
Spezialseminar: Kulturelles Erbe und Kulturindustrie
Ao.Univ.-Prof. Dr. Kurt Luger

Mag.a  Christina Pürgy (9820780)

Universität Salzburg, Institut für Kommunikationswissenschaften

NARRATION ALS KULTURELLES ERBE

Mythen im Spannungsfeld kultureller Identität und globaler Identifikation

1



INHALTSVERZEICHNIS

1. Einleitung………………….…………………………………………………………….…...…………  4

1.1. Persönliche Motivation………………….………………………………………………...….……  4

1.2. Forschungsinteresse………………….…………………………………………………….....…...   4

1.2.1. Forschungsfrage………………….……………………………….…………….….....…..   5

1.2.2. Zieldefinition………………….…………………………………………………...……...   5

1.3. Begriffsklärung………………….…………………………………………….…………...……...   5

1.4. Methodik………………….………………………………………………………...…...…...……   7

2. Kultur & Narrativität………………….………………………………………………………..……   8

2.1. Kulturtheorien………………….……………………………………………………………...…   8

2.2. Erzähltheorien im kommunikationswissenschaftlichen Kontext………………………...………   9

3. Identität & Narrativität………………….………………………………………………….....……   12

3.1. Identitätskonzepte………………….…………………………………………………….....……  12

3.2. Kulturelle Identität………………….…………………………………………………….....…… 14

3.3. Identifikation als narrativer Entwicklungsprozess von Gemeinschaften………..…………..…..  16

4. Mythos – Textsorte und symbolische Form……………………………..…………...…………. ..    18

4.1. Definitionen ………………………………………………………………………....………..…  18

4.2. Typologien von Volkserzählungen………………………………………………………………  19

4.3. Traditionen der Mythosdeutung………………………………………….………………………  20

4.4. Funktionen von Mythen………………….……………………………….……………………… 20

4.5. Mythostheorien.............................................................................................................................   22

4.6. Das performative Element von Mythen………………………………….………………………  22

5. Immaterielles Kulturerbe als Schnittstelle …......................................................................... ….....   28

5.1. Bereiche und Beispiele………………….……………………………………………….………   30

5.1.1. Mündlich überlieferte Traditionen……………………………………………….………  31

5.1.2. Darstellende Künste………………….………………………………………….……….. 32

5.1.3. Gesellschaftliche Praktiken, Rituale und Feste………………….……………….………  33

5.2. Resümee………………….………………………………………………………………….……  34

6. Mythen im Spannungsfeld globaler Kommunikation und Identifikation…....….…….………..… 36

6.1. Transkulturelle Identität und globale Narrative………………….…………………………..…..   36

6.1.1. Mythscape als Verknüpfung zwischen Mythos und Alltag………………….……….….. 38

6.2. Mediale Mythenrepräsentation und ihr Identifikationspotential……………......…….………….. 38

6.3. Filmwelten als transkultureller mythischer Identifikationsraum…………………..…………......  40  

2



6.4. James Cameron´s Avatar – Rückkehr nach Pandora………………….……….....…...….………  42

6.4.1. Inhalt………………….…………………………………………....…….………….……  42

6.4.2. Kultur- und Kommunikationsskizze…………………………..…………....……….……  43

6.4.3. Darstellung der multiplen Begriffsverortung im Film…..…………………….....…….…  44

6.4.4. Konstruktion von Avatar als mythscape.…………...………………………....………….  45

7. Fazit und Ausblick…………………………….………………………………………………..……… 48

8. Anhang……………………..………………….………………………………………………...……… 50

8.1. Literatur………………………………….…………………………………………………...……  52

8.2. Internetquellen……………..…………….………………………………………………..………   52

3



1. Einleitung

„Die alten Götter sind gestorben oder sterben und überall suchen und fragen die Menschen: Wie wird  

die neue Mythologie aussehen, die Mythologie der geeinten Erde, eines in sich harmonischen Wesens?
1

1.1. Persönliche Motivation

Die Faszination zu Mythen und Märchen begleitet mich schon seit Kindertagen. Sowohl unmittelbar 

als auch im Nachhinein betrachtet war es für mich immer zumindest teilbewusst, dass mythologisches  

Bewusstsein  und  die  Gegenüberstellung  meines  Lebens  zu  mythischen  Stoffen  und  Figuren  in 

Zusammenhang mit meiner personalen Identität, inner-psychischen Erlebniswelt und biographischen 

Gestaltung steht.

Der Einsatz von Mythen und Märchen als Motive und die Anwendung narrativ-symbolisch-rituell  

strukturierter Methoden in personen- und systemorientierte Entwicklungs- und Lernprozesse waren ein 

weiterer Anreiz sich diesem Thema wissenschaftlich zu widmen. 

Die  derzeitige  praktische  Auseinandersetzung  mit  dem  Mythos  als  symbolische  Form  in  meiner  

systemischen  Ausbildung  und  das  wissenschaftliche  Literaturstudium  von  Texten  der 

Mythosforschung und der weiten Landschaft von Identitätstheorien und –modellen befruchten und 

inspirieren sich gegenseitig und sind die Quelle meiner Forschungsmotivation.

Der Motivation hier etwas Neues ans Licht zu bringen und einen originellen Gedanken zu entwickeln 

stehe ich – angesichts  der  Sinnflut  an wissenschaftlichen Vertiefungen des  Themas  – mit  Demut  

gegenüber.  Dennoch  soll  diese  Seminararbeit  eine  erste  Basis  für  die  Erarbeitung  relevanter 

Fragestellungen für ein zukünftiges Dissertationsprojekt schaffen.

1.2. Forschungsinteresse

Die Thematik, die die Seminararbeit  darstellen soll,  sucht  nach den mythologischen Momenten in 

Kultur  und  Narrationen  d.h.  es  geht  um  die  Skizzierung  von  Mythos  als  Lesart  von  Kultur.  

Mythologische  Erzählungen  sind  eine  der  Urformen  narrativer  Kulturtexte  und  sollen 

dementsprechend in ihren Formen und vielseitigen Funktionen beschrieben werden.

Der  zweite  Themenstrang  widmet  sich  dem  Begriff  der  Identität  bzw.  der  kulturellen  Identität.  

Identitätstheorien sowie Erzähltheorien klären personale wie kollektive Identifikationsprozesse. 

Von besonderem Interesse ist für mich die Darstellung und Analyse des immateriellen Kulturerbes  

von verschiedenen Kulturen im Hinblick auf ihren Beitrag zur Bildung und Bewahrung kultureller 

1  Joseph Campbell 1992: 20f

4



Identität. Welchen zentralen Stellenwert der Mythos bzw. Mythologie im immateriellen Kulturerbe 

der  Menschen  hat  soll  hier  ebenfalls  ersichtlich  werden.  Jedoch  geht  es  hier  lediglich  um  eine 

qualitative  Argumentation  der  Sinnhaftigkeit  dieser  Fragestellung  und  keinesfalls  um  einen 

quantitativ-empirischen transkulturelle Beweisbarkeit. 

Das  letztendliche  und  finale  Interesse  der  Literaturarbeit  möchte  den  kultur-  und 

kommunikationswissenschaftlichen  Hintergrund  zur  Relevanz  von  Medien  und  Mythologie  im 

Umfeld  von Globalisierung und Transkulturalität  beleuchten.  Hier  stellt  sich  die  Frage  inwiefern 

mythische Aspekte und Inhalte im Zeitalter der Wissenschaft, globaler Kommunikationslandschaft – 

hier im speziellen dem Film – nützlich sein können, um das Spannungsfeld kulturelle Identität vs.  

globale Identifikation mit unseren wechselseitige Abhängigkeit/Verbundenheit zu thematisieren und 

zu reflektieren. 

1.2.1.Forschungsfragen

• Welchen Theorien liefern Hinweise zum Zusammenhang von Kultur, Identität und 

Narrativität?

• In welcher Form kommen der Narration - insbesondere dem Mythos – und kultureller Identität  

eine Bedeutung im immateriellen Kulturerbe zu?

• Welche Rolle spielen Medien und transkulturelle Räume in Bezug auf Mythen als narrative  

Identitätsquelle und -spiegel? 

1.2.2.Zieldefinition

• Darstellung  von  Narrativität  als  Basiselement  von  Kultur,  Identität  bzw. 

Identifikationsprozessen 

• Beschreibung von Mythos als symbolische Form und kultureller Textsorte

• Verklammerung  von  Narrativität,  kultureller  Identität  &  Mythos  am  Beispiel  des 

immateriellen Kulturerbes

• Skizzierung  der  Rolle  von  Medien  und  globalen  Dimensionen  als  transkulturelle 

Identifikationsräume

1.3. Begriffsklärung

„Narrativ als  eine  theoretisch  streng  gefasste  Kategorie,  die  auf  das  Muster  abzielt  […]  und  

Narration als einen Terminus, der den Akt und das Prozessuale mit einschließt und exakter ist als  

jener der Erzählung, die im Deutschen sowohl die Narration wie das Narrativ einschließt.“2

„Mythen sind  Geschichten,  sie  stellen  eine  spezifische  Dimension  narrativer  Kultur  da,  deren  

vielstimmiger Diskurs in einem breiten Spektrum von Definitionen,  Analysen und Interpretationen  

2 Müller-Funk 2008: 15

5



reflektiert wird. Sie weisen fließende Übergänge zu anderen Erzählweisen auf, erklären Natur und  

Übernatürliches,  berichten von Menschen,  GöttInnen,  Geistern und Dämonen,  vom Ursprung der  

Dinge und von den Regeln des Zusammenlebens. Sie sind der Lebenswelt jener Menschen verbunden,  

die sie weitergeben und gestalten, zirkulieren aber auch über große Distanzen und kulturelle Kontexte  

hinweg  und  erzählen  immer  wieder  von  Gefühlen,  Wünschen  oder  Konflikten,  die  Menschen  in  

verschiedenen Kulturen berühren.“3

 „Der Begriff des kulturellen Erbe umfasst Zeugnisse menschlichen Handelns ideeller, geistiger oder  

materieller Art,  die als solche für die Geschichte der Menschen bedeutsam sind und die sich als  

Gegenstände, Raumdispositionen oder Orte beschreiben oder lokalisieren lassen.4

Luger kristallisiert  Kulturerbe als  „Erhaltung und Weiterführung von kulturellen Ausdrucksformen  

und Praktiken“5

Unter kultureller Identität listet Wikipedia „das Zugehörigkeitsgefühl eines Individuums oder einer  

sozialen  Gruppe  zu  einem  bestimmten  kulturellen  Kollektiv.  Dies  kann  eine  Gesellschaft,  ein  

bestimmtes  kulturelles  Milieu  oder  auch  eine  Subkultur  sein.  Identität  stiftend  ist  dabei  die  

Vorstellung, sich von anderen Individuen oder Gruppen kulturell zu unterscheiden, das heißt in einer  

bestimmten Anzahl  gesellschaftlich oder  geschichtlich  erworbener Aspekte  wie  Sprache,  Religion,  

Nation, Wertvorstellungen, Sitten und Gebräuchen oder in sonstigen Aspekten der Lebenswelt.“6

Jan Servaes konzentriert sich in seiner Definition auf den prozesshaften Charakter: „Cultural identity  

refers to the constitution und cultivation of a reality on the basis of particular values, a reality in  

which the value system and the social system are completely interwoven and imbued with the activity  

of each other.”7

“Identification is a construction, a process never completed […] on the back of recognition of some  

common origin or shared characteristics with another person or group, or with an ideal, and with the  

natural  closure  of  solidarity  and  allegiance  established  on  this  foundation.  …  a  process  of  

articulation,  a  suturing.  […]  It  entails  discursive  work,  the  binding  and  marking  of  symbolic  

boundaries.” 8

3 Mader 2008:7
4 Hönes 2003: 19
5 Luger In: Luger/Wöhler 2010: ??
6 http://de.wikipedia.org/wiki/Kulturelle_Identit%C3%A4t#cite_note-0 abgerufen am 23.1.2011
7 Servas In: Anderson1985: 383
8 Hall 1996: 2f

6

http://de.wikipedia.org/wiki/Kulturelle_Identit%C3%A4t#cite_note-0


1.4. Methodik

Die  vorliegende  wissenschaftliche  Seminararbeit  wurde  mit  dem  Methode  der  Literaturrecherche 

sowie einem Kapitel, das sich einer Kultur- und Filmanalyse bedient, umgesetzt. 

Die  dafür  verwendete  Literatur  stammt  aus  den  Fachgebieten  der 

Kommunikationswissenschaften, Soziologie, Ethnologie, Psychologie und Literaturwissenschaften. Zu 

den  Hauptbegriffen,  die  in  der  Seminararbeit  miteinander  verknüpft  wurden,  fanden  sich  in  den 

Universitätsbibliotheken eine stattliche Anzahl an Werken.

Das Internet als Recherchequelle lieferte die Texte und aktuellen Einträge über die Listen des 

immateriellen Kulturerbes. Als nützlich im angemessenen Umfang erwies sich auch der Einsatz von 

Wikipedia-Artikeln, vorwiegend um sich einen Überblick über Begriffe und diverse Fachautoren und 

Zusammenhänge zu verschaffen.

Ebenso  informativ  waren  die  Vorträge  und  Diskussionsbeiträge  der  wissenschaftlichen 

Tagung  „Neue  Mythen  in  Kultur  und  Wirtschaft“.  Als  Anregungen  und  aktuelle  Einblicke  in 

Forschungs- und Praxisarbeit waren sie der Autorin während der Erstellung der Seminararbeit präsent. 

7



2. Kultur & Narrativität

2.1. Kulturtheorien 

Wissenschaftliche  Veranstaltungen und Literaturstudium offenbaren  einen  riesigen  „Griesberg“  an 

Definitionen  des  Begriffs  Kultur  und  Raymond  Williams  formuliert  mit  einer  beeindruckenden 

Leichtigkeit  eine nach Ausdifferenzierung bei gleichzeitiger bedingungsloser Akzeptanz schreiende 

Kulturformel „Culture is a whole way of life“9

„Kulturen werden  als  Zeichen  und  Symbolsysteme  konzipiert,  deren  symbolische  Ordnungen,  

kulturelle  Codes  und  Wertehierarchien  sich  in  kulturspezifischen  Praktiken  und  

Sinnstiftungsprozessen  manifestieren.  Die  Konsequenz  ist,  dass  kollektiv  geteilte  Werte  und  

Weltanschauungen  immer  nur  vor  dem  Hintergrund  der  spezifischen  Sinnhorizonte  einer  Kultur  

verständlich sind“10

Die UNESCO „bekräftigt, dass Kultur als Gesamtheit der unverwechselbaren geistigen, materiellen,  

intellektuellen und emotionalen Eigenschaften angesehen werden sollte,  die eine Gesellschaft oder  

eine soziale Gruppe kennzeichnen, und dass sie über Kunst und Literatur hinaus auch Lebensformen,  

Formen  des  Zusammenlebens,  Wertesysteme,  Traditionen und Überzeugungen umfasst; Stellt  fest,  

dass  Kultur  im  Mittelpunkt  aktueller  Debatten  über  Identität,  sozialen  Zusammenhalt  und  die  

wirtschaftliche Entwicklung einer Wissensgesellschaft steht;“11 

Stuart  Hall  befasst  sich  mit  dem  Grenzbereich  von  Kulturwissenschaften  und  der  Kultur-  und 

Sozialanthropologie. Im Zuge dessen formulierte er eine allgemeine Kulturtheorie, dessen zentraler 

Begriff der „kulturelle Kreislauf“ ist, in dem Zeichen und Repräsentationen wichtig sind. Diese sind  

jedoch keineswegs statisch, sondern verändern sich ständig durch Kontext und Gebrauch und müssen 

dementsprechend  interpretiert werden.

Laut seinem Modell sind „gemeinsame bzw. geteilte Bedeutungen“ (shared meanings) Basis jeder

Kultur.  Sprache  fungiert  hier  als  Medium,  wobei  Sprache  hier  in  einem  erweiterten 

Begriffsverständnis  gesehen wird  „als  in  System von Repräsentationen […] das nicht  nur  Texte,  

sondern auch eine Reihe von anderen Ausdrucksformen umfasst, zum Beispiel Bilder Fotos, Film;  

diverse Artefakte, Ausstellungen im Sinn von speziellen Anordnungen von Objekten; Körper, Schmuck,  

Kleidung; Musik, Tanz.“12 

In Nünning´s „Grundbegriffe der Kulturtheorie und Kulturwissenschaften“ werden unter dem Begriff 
9 Luger In: Luger/Wöhler 2010: 16 zitiert nach Williams 1981
10 Nünning 2005: 113
11 http://www.unesco.de/443.html?&L=0 
12 (Vgl.) Mader 2008: 153

8

http://www.unesco.de/443.html?&L=0


„Narrativistische Ansätze“ die Bedeutungselemente der Seminararbeit zusammengeführt:

„N.A. konzeptualisieren die Narration als anthropologisch ubiquitäres Muster der Formgebung, das  

für die menschlichen Erfahrungsbilder unverzichtbar ist. […] Zu den komplexesten Funktionen von  

Erzählungen  zählen  Identitätsbildung  und  –repräsentation.  […]  Die  für  das  Kollektivgedächtnis  

typische  Narration  ist  der  Mythos,  aus  dem sich  für  die  Gruppe  normative  Werthierarchien  und  

Identitätskonzepte ableiten.“13

Mythologie  und die  daraus  entstehenden bzw.  damit  verbundenen Rituale,  Gesellschaftspraktiken, 

Feste,  im wesentlichen  viele  Subkategorien  kulturellen  Erbes  enthalten  und  bedienen  sich  dieser  

shared meanings um eine bestimmte gesellschaftliche Funktion ausüben zu können z.B. Identitäts- und 

Identifikationsraum sein. Auf die gesetzmäßigen Strukturen von Mythen gehe ich im Kapitel 2.3. zu 

Erzähltheorien ein.

Die  Auffassung  von  „Kultur  als  Text“ entspringt  den  Verwebungen  zwischen  Literatur-  und 

Kulturwissenschaften,  die  u.a.  durch  Clifford  Geertz´s  hermeneutische  Herangehensweise.  Er 

bezeichnet Kultur als ein zu interpretierendes Dokument indem er kulturelle Praktiken essayistisch in 

einer „dichten Beschreibung“ zusammenfasst um die darin enthaltenen Sinn- und Bedeutungsgehalt  

einer  Kultur  zu  erfassen.  Laut  Nünning  „analysiert  [die  kulturwissenschaftliche  Lit.wissenschaft]  

unterschiedliche  kulturelle  Zeichen-  und  Symbolsysteme  sowie  deren  Genese  und  Funktionen  als  

Mittel kultureller Erinnerung, kollektiver Sinnstiftung und nationaler Identitätskonstruktion“.14

Dies  gilt  meines  Erachtens  auch  für  die  kulturwissenschaftlich  orientierte 

Kommunikationswissenschaft.

Müller-Funkt  (2008)  kritisierte   das  bisherige  Fehlen  einer  kulturanthropologisch  und 

kulturwissenschaftlich nutzbaren Theorie des Narrativen bzw. narrativen Theorie von Kultur. Nach 

einer  ausführlichen  interdisziplinären,  geisteswissenschaftlichen  Analyse  kommt  er  jedoch  zu 

folgendem Schluss:  „Eine narrative Theorie von Kultur ist  nicht die einzig mögliche,  weil  Kultur  

selber  ein  plurales  und  unübersichtliches  Gebilde  darstellt.“15.  Er  klassifiziert  seine  Theorie  als 

schwach, betont jedoch ihre Sinnhaftigkeit, da sie dazu motivieren kulturelle Phänomene in ein neues 

Licht zu rücken.16

2.2. Erzähltheorien im kommunikationswissenschaftlichen Kontext

Ziel  der  Seminararbeit  ist  u.a.  die  Herausarbeitung  von  Aspekten  des  Mythos  als  Lesart  und 

Bestandteil von Kultur bei gleichzeitiger Klarstellung welchen Beitrag hier die Kommunikation im 

Rahmen von Mythenrezeption für identitätsstiftende Prozesse leistet.
13 Nünning 2005: 160-162
14 Nünning 2005: 109
15 Müller-Funk  2008:14
16 Vgl. ders. 2008: 310

9



Daher  ist  es  in  diesem  Kapitel  meine  Aufgabe  Erzähltheorien  zu  skizzieren,  die  sich 

schwerpunktmäßig  als  kultur-  und  kommunikationswissenschaftlich  und  weniger  als 

literaturwissenschaftlich positionieren.

Narrativität als kulturelles Grundelement

Der Mensch ist bereits seit dem Beginn der Laut-Sprache ein erzählendes Wesen. In der Interaktion  

mit anderen Menschen und im Bezug auf Qualitäten und Ereignisse in seiner Umwelt teilt er sich – als  

Person – mit.

Die Symbiose zwischen Mensch und Erzählung kann von beiden Seiten betrachtet werden:

1.) Erzählungen beinhalten u.a. den Mensch. 

2.) Der Mensch braucht Erzählungen um sich, seine Erfahrungen und Erlebnisse mitzuteilen

3.) Im Prozess des Erzählens als Form des sozialen Handelns manifestieren sich Gemeinsamkeiten und 

Differenzen. 

4.) Erzählungen repräsentieren inner und äußere Wirklichkeiten der Menschen durch die Verwendung 

von kulturell geformten verbalen und mimetischen Zeichen. 

5.) Erzählungen beinhalten und erzeugen rituelle und symbolhafte Bedeutungsdimensionen.

Der Erzählforscher und Herausgeber der Enzyklopädie des Märchens Kurt Ranke prägte 1967 den 

Begriff  des  „homo narrans“.  Der Inhaber eines Lehrstuhls  für Volkskunde in Göttingen sieht  das 

Erzählen von Geschichten als grundlegendes menschliches Bedürfnis, um die Welt zu verstehen und 

darauf folgend interpretieren zu können. In seinen Arbeiten und Thesen ging es ihm um die „Selbst-

Konstitution erzählender Menschen durch ihre Geschichten“ und den „homo narrans [...]in einer sich  

wandelnden  sozialen  und  historischen  Lage  […]  quasi  überzeitlich  als  „Repräsentanten“17  der  

Menschheit.“18

Martin Heidegger sieht den Menschen sowohl als aktiven erzählenden Part als auch als Gegenstand 

von Erzählungen.19

In den  Erklärungsdimensionen von Erzählen im individuellen und kollektiven Kontext ist auch die 

Rede von „Erlebnis“ und von „Erfahrungen“, welche laut Gadamer (1975) die Erinnerungen eines  

Menschen ausmachen und die Lebenserfahrungen eines Menschen bilden. Diese sind ihm und anderen 

über das Erzählen von Geschichten zugänglich und bilden die „Einheit des Selbst“.

Natürlich bilden auch Geschichten, die ein Mensch aus anderen Quellen als seiner eigenen Erlebnissen 

z.B. durch Volkslegenden, gehörten Mythen,  medial  rezipierten Geschichten etc. einen Teil  seiner  

Gesamterfahrungen aus.

17  Ranke 1978: 40f  zitiert nach Lehmann In: Brednich 2010:61
18  Lehmann In: Brednich 2010: 60
19  vgl. Lehmann In Brednich 2010: 63

10



Erzählungen berichten davon,  dass  Menschen handeln.  Menschen,  die  handeln,  können in diesen  

Erzählungen  ihre  eigenen  Formen  des  Handelns  wieder  erkennen  und  sie  symbolisch  verstehen.  

Erzählungen sind Texte, die so den schieren Intertextualismus überschreiten, dann nur dann, wenn  

man sie von einer kulturwissenschaftlichen Perspektive aus betrachtet.20

Die Erzählforschung zum homo narrans geht  davon aus,  dass der erzählende Mensch als soziales  

Wesen auch ein Empfinden für das große gemeinsame Ganze hat. Hierbei spricht die Literatur von 

einer  „übersubjektiven  Gemeinsamkeit  des  Erlebens“  bzw.  familien-  und  milieugeprägten 

„Erzählgemeinschaften“ - dazu mehr in Kapitel 3.

Kurt Rankes sieht in der Lebenswelt des homo narrans das Vorhandensein einer Art „Kollektivseele“,  

die  in  den  kulturwissenschaftlichen  Disziplinen  unter  den  Begrifflichkeiten  „kollektive  Identität“,  

„kollektives/kulturelles Bewusstsein“ und verschiedene Formen des „Gedächtnis“ analysiert wurden.

Klaudia  Knabel  et  al.  (2005)  dazu:  „Kollektive und ihre  spezifischen Erinnerungskulturen  

greifen  auf  Mythen,  Symbole  und  Allegorien  zurück,  um  ihre  Identität  als  gemeinsames  

Deutungsmuster von Vergangenheit,  Gegenwart  und Zukunft  zu konstruieren,  zu tradieren und in  

ästhetischen Konstruktionen zu repräsentieren.  Der diachrone Wandel  und die  synchrone Vielfalt  

kultureller Rahmenbedingungen schließen deshalb den Wandel von Mythen und Symbolen ebenso ein  

wie die Modifikation von Identitätsentwürfen.“21

Spannend zu verfolgen ist auch die Diskussion über Bewusstsein und das Unbewusstsein im Akt des 

Erzählens. Sowohl Roth (2001) als auch Lehmann anerkennen das Vorhandensein von verschiedenen 

Bewusstseinszuständen; sie folgen der Ansicht, dass unbewusstes Gedankenmaterial unsere Gefühle 

und Handeln  beeinflusst,  aber  nicht  absichtsvoll  erzählt  werden kann.22 Dem ist  grundsätzlich  zu 

zustimmen, jedoch bestreite ich die Annahme, dass Erzählen stets in vollem Umfang einer Absicht 

erfolgt. Aus psychoanalytischer Sichtweise gilt es als ziemlich gesichert, dass  Erzählungen und das  

damit  verbundene  Gedankengut  und  Erleben  das  Potential  hat  die  Grenze  des  Unbewussten  zu 

durchbrechen und sich in die bewusste soziale und kulturelle Mentalwelt zu integrieren. 

Erzählen erzeugt durch das Mitverfolgen von chronologischen bzw. achronologischen Ereignissen ein 

direktes Erleben von Zeit und Abläufen.23

20  Müller-Funk 2008:13
21  Klaudia Knabel et al (Hrsg) 2005: 10
22  Vgl. Lehmann In: Brednich 2010: 63f
23  Vgl.  http://de.wikipedia.org/wiki/Mimesis 

11

http://de.wikipedia.org/wiki/Mimesis


3. Identität & Narrativität

3.1. Identitätskonzepte

Um  im  späteren  Verlauf  der  Seminararbeit  zu  verdeutlichen  inwiefern  kulturelles  Erbe  als 

Verknüpfung von Narration mit personaler und kultureller Identität zu verstehen ist, sollen an dieser 

Stelle die meines Erachtens relevanten Identitätstheorien im kurzen skizziert werden.

Psychotherapeutischer Identitätstheorie (Erik Erikson): 

Eriksons Theorie geht davon aus, dass es einen starken gesellschaftlichen Zwang einer kohärenten Ich-

Identität trotz aller Widersprüchlichkeiten gibt.24 Dieser Umstand kann und soll an dieser Stelle zwar 

erwähnt, aber nicht näher diskutiert werden.

Für die vorliegende Fragestellung von Narrativität, Identität und kulturellem Erbe ist jedoch relevant,  

dass  […]  moderne  post-psychoanalytische  Theorien  im  psychologischen  Diskurs  (haben)  gezeigt  

(haben), dass die Konstruktion von Identität auf narrative Weise erfolgt: zu erzählen, wer man (Mann  

oder Frau) ist. Märchen, Bildungs- und Entwicklungsromane sind als Geschichten zu verstehen, in  

denen Identität ge- und erfunden wird und in denen Identität nachträglich und sinnstiftend festgelegt  

wird.“25

Interaktive Identitätstheorie (George Herbert Mead): 

Personen gewinnen ihre Identität und eine Bewusstheit für sich selbst (Selbst-Bewusstsein) durch die 

Interaktion mit der Umwelt. Der Akt der Rollenübernahme ermöglicht es dem Individuum sich mit  

den Augen der anderen zu sehen. Hierbei werden gemeinsame, signifikante Symbole genützt, Sprache 

ist  das  wichtigste Medium,  denn  „außer dem sprachlichen kenne ich kein Verhalten,  in dem der  

Einzelne sich selbst Objekt ist, und soweit ich sehen kann, ist der Einzelne solange keine Identität im  

reflexiven  Sinn,  als  er  nicht  sich  selbst  Objekt  ist.  Diese  Tatsache  gibt  der  Kommunikation  

entscheidende Bedeutung, da sie ein Verhalten ist, bei dem der Einzelne in dieser Weise auf sich selbst  

reagiert.“26

Der Mensch macht sich in den und durch die Geschichten, die er über sich erzählt und mit denen er  

sich identifiziert zu einem Spiegel für sich selbst und die Umwelt. Diese Fähigkeit gibt dem Menschen  

ein  bewusstes  Instrument  für  Entwicklung,  Wandlung und Veränderung z.B.  die  Erkenntnis,  dass 

unsere Weltgesellschaft neue Strukturen des Denkens und Handelns etablieren muss.

24 Böhme In: Wulf 1997: 694
25 Müller-Funk 2008:13
26 Mead 1934: 184 zitiert nach Abels 1998: 25f

12



Identitätstheorie der Spätmoderne (Anthony Giddens): 

Eine  durchwegs  selbstbestimmte  Form  der  Identitätsgestaltung  kann  durch  die  gesellschaftliche 

Abhängigkeit  nicht  gelingen.  Das  Konzept  der  Biographie  ist  eine  indirekte  Lösung  des 

Identitätsproblems.  Durch  aktive  Biographiearbeit  wird  versucht  eine  Verbindung  zwischen 

verschiedenen  Rollen,  Lebensphasen,  (sub)kulturellen  Lebenswelten  herzustellen.  Dies  nennt  er  

Identität  als  reflexives  Projekt.  Mit  Mitteln  der  Kommunikation  -  intrapersonaler  als  auch 

interpersoneller tlw. sogar virtuellen und massenmedialer -   hält und verkettet das Individuum die sich 

ständig wandelnde äußere Verhältnisse und darauf folgenden Verhaltensweisen (bzw. umgekehrt). 

Biographien sind fragil  „because the biography the individual reflexively holds in mind is only one  

story among many other potential stories that could be told about her development as a self” 27

 

Identitätsbildung bzw. die Notwendigkeit zur (erzählenden) Reflexivität des Identitätsprozesses – also 

des  Gewahrwerdens der  eigenen Biographie  – ähnelt  in  Struktur  und Form einer  Erzählung bzw.  

einem  Mythos.  Beide  Prozesse  (Identität/Biographie  und  Erzählung/Mythos)  durchlaufen  eine 

Entwicklung und stellen Entwicklungen dar.  Dies mag der Hauptgrund sein warum Mythen einen 

hohen Grad an Identifikationspotential für Menschen darstellen. Der Mensch als erzählendes Wesen  

erkannte vom Beginn an sein eigenes Wesen als permanente Wandlung an und formte seine narrativen 

Formen entsprechend aus.

Als sowohl für persönliche als auch für die kulturelle Identität relevant erachte ich die von Böhme 

erwähnte Herausforderung der sich immer schneller entwickelnden und verändernden Zeitgeschichte. 

Dieser Vorgang bedingt  „das endgültige Zerbrechen ständischer Ordnung; die durch politische und  

ideologische  Umbrüche  bedingte  Verleugnung  von  Identifikationen;  die  Exterritorisierung  von  

Widersprüchen; […] die totale Mobilität und der Verlust regionaler Bindungen; […] und schließlich  

was für einen wachsenden Bevölkerungsanteil bedeutsam wird: Migration.“28

Postmodern gedacht, hat aber daher nicht einmal das Lebensprojekt der Biographie die Möglichkeit 

Identität  zu  erzeugen;  „es  erweist  sich  nämlich  vielmehr  als  der  verzweifelte  Kampf  gegen  

Identitätsverlust.“29

Narrative Identitätstheorie (Ricoeur/ Kerby/ Meuter):

Der Begriff der narrativen Identität geht von einem sehr offenen Konzept von Identität aus und 

verneint die Möglichkeit eines „wahren“, permanent beständigen Selbst. 

Identität konstruiert sich dieser Auffassung nach durch Erzählen als soziale Handlung. Durch die 

Erzählung schafft das Individuum oder auch das Kollektiv eine Verbindung zwischen Vergangenheit, 

dem Jetzt und der Zukunft.

27 Giddens 1992: 55 zitiert nach Böhme In: Wulf 1997: 696
28 Böhme In: Wulf 1997: 696
29 Böhme In: Wulf 1997: 696

13



Erlebnisse und Vorgänge im Inneren (Gedanken, Ideologien etc.) werden durch einen roten Faden – 

kausal, aber auch in anfangs gar chaotisch scheinender  Komplexität– miteinander verwoben. Das 

Erzählen fungiert als Reflexion, Vorschau und aktivem Schaffensprozess.

„Narrative Identität, ein Schlüsselbegriff in der modernen Identitätstheorie, ist die Art und Weise, wie  

ein Mensch konkret in zwischenmenschlichen Begegnungen diese Identitätsarbeit durch das Erzählen  

durch narrative Konstruktionen von jeweils situativ relevanten Aspekten seiner Identität leistet - wie  

ich mich also jeweils in einer bestimmten Situation als Individuum in meiner Erzählung erkenntlich  

mache. Diese vielen kleinen Identitätsarbeiten, die wir in unseren Interaktionen leisten, gehen in die  

Erfahrungsgeschichte ein, die wir dann schließlich als unsere Biographie verstehen, reflektieren und  

erzählen können.“ 30

Besonders attraktiv für unseren Kontext ist dieses Modell, da es nicht auf ein Individuum beschränkt 

anwendbar ist, sondern auch für Kollektive zutrifft.31 Mattelart (2006) spricht hierbei von der Kreation 

„lebendigen Gemeinschaften“ bei gleichzeitigem Potential für Kulturaustausch zwischen den 

jeweiligen Kollektiven und spezifisch geformten Systemen.32

3.2. Kulturelle Identität

Stuart Hall spricht in seinem Text zur „Frage der kulturellen Identität“  von einer Krise der Identität. 

Diese trifft nicht nur auf die Konstruktion einer personalen Identität zu sondern auch „der Prozess der  

Identifikation selbst, in dem wir uns in unseren kulturellen Identitäten entwerfen, ist offener, variabler  

und problematischer geworden. […] In uns wirken widersprüchliche Identitäten, die in verschiedene  

Richtungen drängen, so dass unsere Identifikationen beständig wechseln.“33

Die  Aussage  ist  insofern  gewichtig,  als  unsere  fragmentierten  Identitäten  (alltags-)politische 

Konsequenzen  für  uns  und  unser  Umwelthandeln  haben.34 Entsprechend  der  jeweiligen  Situation 

entscheiden und/oder verstricken wir uns in den Widersprüchen. Es obliegt einer Art (bewusster bis  

unbewusster) Wahl welche unserer Teil-Identität auf welches gesellschaftliche Narrativ/Argument mit  

Hin-  oder  Abwendung  reagiert.  Diese  „Autonomie“  dieser  Wahl  kann  und  wird  natürlich  von 

unterschiedlichen  Faktoren  beeinflusst.  Hall  widmet  sich  ausführlich  den  De-Zentrierungen  des  

Subjekts und den Auswirkungen auf die Bildung von Identität:35

1. Marxistisches  Denkens:  Menschen  sind  den  vorgefundenen  und  überlieferten  Umständen 

ausgeliefert.

30 Gabriele Lucius-Hoene http://www.lebensnerv.de/misc/Dokumentation-Symposium17-03-2010.pdf abgerufen am 11.3.2011
31 Vgl. Kraus 1996: 168f
32 Vgl. Mattelart 2006 : 97
33 Hall 1994: 182f
34 Vgl. Hall 1994: 185ff
35 Vgl. Hall 1994: 193ff

14

http://www.lebensnerv.de/misc/Dokumentation-Symposium17-03-2010.pdf


2. Psychoanalyse: Identität wird andauernd unbewusst gebildet und ist daher eher ein Prozess der 

Identifikation.

3. Strukturalist. Linguistik: Sprache ist ein gesellschaftlich und kulturell vorgegebenes codiertes,  

aber instabiles System. Identität ist mit Sprache sehr eng verwoben und daher in Abhängigkeit 

davon.

4. Foucault: Disziplinarmacht der Institutionen wirkt sich auf unsere Identifikationsprozesse aus.

5. Feminismus:  Gesellschaftliche  Bewegungen  betreiben  Identitätspolitik,  indem  sie  an  die 

soziale Identität der Individuen appellieren.

Nationale Identität ist eine Form der kulturellen Identität mit dessen Genese sich Stuart Hall befasst.  

Er analysiert  nationale Identität  als durch Repräsentationen während die Nation selber ein System 

kultureller Repräsentation meint. Eine Nation ist eine symbolische Gemeinschaft, die darum bemüht 

war   z.B.  ethnische  Differenzen  mit  Hilfe  einer  gemeinsamen  Sprache,  verbindender  kulturellen 

Praktiken und vor allem Erzählungen aus dem Blickfeld zu räumen. Folgende narrative Elemente sieht 

er als prägend:36

- die Erzählung der Nation verbindet  „Geschichten, Vorstellungen, Landschaften, Szenarien,  

geschichtlichen Ereignissen, nationalen Symbolen und Ritualen her“.37 Sie kommen häufig in 

Medien, Literatur und der Alltagskultur vor.

- Betonung von Ursprung, Kontinuität, Zeitlosigkeit

- Erfindung der Tradition zur Einprägung von Normen und Werten

- Gründungsmythos

- Idee des reinen, ursprünglichen Volks

Assmann  (1997)  spricht  u.a.  von  formativen  Texten  z.B.  Stammesmythen,  Heldenlieder  und 

Genealogien. Sie dienen „der Selbstdefinition und Identitätsvergewisserung“. Für solche fundierenden 

Geschichten  verwendet  sie  den  Begriff  „Mythen“.  Auch  der  Begriff  der  „Alterität“ 

(Auseinandersetzung  mit  dem  Anderen)  ist  im  Sinne  der  Gegensätzlichkeit  relevant  für 

Gründungsmythen. 38

Müller-Funk  erläutert  in  „Die  Kultur  und  ihre  Narrative“,  das  eine  zentrale  Bedeutung  für  die 

vorliegende Seminararbeit einnimmt, von den Relationen zwischen der Identität einzelner und der von 

Gemeinschaften im Hinblick darauf, dass Identitäten narrativ konstruiert werden:

- Erzählmuster werden nicht von Einzelpersonen erfunden, sondern sind bereits in speziellen 

Kultursegmenten z.B. in den Medien ausgearbeitet und stehen den Menschen als Diskurs zur  

Verfügung.

36 Vgl. Hall 1994: 199ff
37 Hall 1994: 202
38 Assmann 1997: 142 zitiert nach Graf In: Gehrke 2001: 24

15



- Gesellschaften fordern von ihren Mitgliedern möglichst eindeutige Identität ein

- Erzähl-  und  Identitätsmuster  von  Individuen  sind  den  großen  Erzählungen  von 

Gemeinschaften verbunden.

„[…] unerfahrbare“, transzendentale Größen wie Gesellschaften und Nationen dadurch in den Status  

der Erfahrbarkeit versetzt werden, dass sie „köpernah“ und alltagsgerecht konstruiert werden […]  

werden diese als Megasubjekte imaginiert, die eine ähnlich stürmische Geschichte durchlaufen wie in  

Märchen, Bildungsromanen, Entdeckerfahrten und Abenteuergeschichten.  Das Imaginäre, so ließe  

sich behaupten, ist gerade das Reale v.a. mit Hinblick auf Phänomene im Umkreis von Geschichte,  

Kultur und Nation.“ 39

Er resümiert mit den Worten von Mark Currie:  „[…] narrative is central to the representation of  

identity,  in  personal  memory  and  self-representation  or  in  collective  identity  of  groups  such  as  

regions, nations, race and gender […]“40

3.3. Identifikation als narrativer Entwicklungsprozess von Gemeinschaften

Im Prozess der Identifikation ist es wesentlich zu ergründen, wo ich mich einordne bzw. dazuzähle.  

Mindestens ebenso wesentlich ist es zu begreifen, inwiefern ein Unterschied zu anderen kulturellen 

Umfeldern besteht. Im kommunikativen und sozialen Repertoire des homo narrans sind Erzählen und 

Zuhören überaus wesentliche Primärmomente des Gebens und Nehmens um Identifikationsprozesse in 

Gang zu bringen und zu durchlaufen. 

„Zweifelsohne sind es Erzählungen, die kollektiven, nationalen Gedächtnissen zugrunde liegen und  

Politiken  der  Identität  bzw.  Differenz  konstruieren.  Kulturen  sind  immer  auch  als  

Erzählgemeinschaften  anzusehen,  die  sich  gerade  im  Hinblick  auf  ihr  narratives  Reservoir  

unterscheiden. Das gilt für die Mythen traditioneller Gemeinschaften ebenso wie für die modernen  

großen Erzählungen.“41

Müller-Funk  (2008)  differenziert  vier  Erzählgemeinschaften.  Die  jeweiligen  Formen  der 

Erzählgemeinschaften  können  in  der  Gegenwart  vorkommen  und  sind  daher  nicht  unbedingt 

chronologisch zu verstehen; bedeutend ist in welcher Tradition der Kontext der Erzählgemeinschaft  

verortet  ist.  Was  vielmehr  dadurch  verdeutlicht  wird  ist  der  „Zusammenhang  von  Gedächtnis,  

Zeitkonstruktion, Identitätsbildung und ihrer narrativen Technologie.“42

39 Müller-Funk 2008:13f
40  Mark Currie 1998 zitiert nach Müller-Funk 2008: 17
41 Müller-Funk 2008:14
42 Müller-Funk 2008: 102f

16



Kennzeichen Identitätsbezug Medium Charakteristische 
Erzählform

Mythische EG Vielfalt und Variabilität von 
Erzählungen, geschlossen, 
zeit- und 
zukunftsabwehrend, 
„strukturkonservativ“

Identität als kulturelle 
Zugehörigkeit; 
zugeordnete, nicht-
fragmentierte Identität

Oralität, 
unveräußerliche 
Objekte; 
rudimentäre 
Formen von 
Schriftlichkeit

Märchen, Epos, Theater 
als Inszenierung und 
kulturelle Bearbeitung 
des Mythos (z.B. 
Griechenland, Indien, 
Indonesien; die Grenzen 
zwischen Ritual und 
Theater sind fließend)

Dogmatische 
EG

Eindeutige Zuordnung von 
Erzählungen und ihnen 
zugeordnete Interpretationen 
(Kanon); gerichtete 
Geschichte (z.B. 
Eschatologie);

Starke und starre 
Identität, Verknüpfung 
von Subjektivität und 
Universalität; 
Abgrenzung von Innen 
und Außen;

Schrift Traktat, Legende, 
Minnesang, Weihespiel

Moderne EG Hierarchie von Erzählungen; 
nationale „mythische“ 
Erzählung bildet 
Rahmenerzählung für die 
großen Erzählungen des 
Fortschritts (Wissenschaft 
und Technik) und der 
Freiheit; 

Starke und starre, aber 
als individuelle 
erfahrene Identität (im 
Hinblick auf die 
Industriereligion 
Nationalismus); 
Verknüpfung von 
Subjektivität und 
Nationalität;

Klassische Medien, 
Radio, Fernsehen;

Klassische 
Autobiographie, 
Roman, 
wissenschaftliches 
Buch, Reportage, Film 
und Montage;

Postmoderne 
EG

Geflecht von Erzählungen 
(„Unübersichtlichkeit“), 
strukturell ironisches und 
manieristisches Verhältnis zu 
den großen weiterhin 
wirksamen Erzählungen; 
offene Geschichte;
Ästhetische Inszenierung 

Fragmentierte und 
multiple Identität, 
Flüchtigkeit des 
Subjekts im Hinblick 
auf alle 
Identitätsangebote, 
struktureller Zynismus 
und Leere;

Video, Internet Videokunst, Poplyrik, 
Pornographie, 
Fragmente, alle Formen 
inszenierter Kunst, 
essayistische und 
artifizielle Formen 
wissenschaftlichen 
Schreibens, 
autobiographisches 
outing

(vgl. Müller-Funk 2008: 101f)

17



4. Mythos – Textsorte und symbolische Form 

4.1. Definitionen

In vielen Kontexten umweht das Wort „Mythos“ die Bedeutung von Halbwahrheit und wird in die 

Nähe primitiver Irrationalität gerückt. Damit steht der Begriff in Opposition zum „Logos“ im Sinne  

der Rationalität und Erklärbarkeit. Dieser Aussage stimmen Wissenschafter u.a. Thomas Bargatzky 

nur bedingt zu: „So wird etwa im Mythos die Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt, Geist und  

Materie,  Teil  und  Ganzem,  innen  und  außen  nicht  vollzogen,  die  für  die  wissenschaftliche  

Welterklärung konstitutiv ist. Dennoch ist der Mythos ein rationales Verfahren der Welterklärung.“ 43

Der  Religionswissenschafter  Mircea  Eliade  sieht  im  Mythos  „eine  äußerst  komplexe  kulturelle  

Realität,  die  sich  aus  vielen  und  einander  ergänzenden  Perspektiven  erörtern  und  interpretieren  

lässt.“44

Mythen  bedienen  sich  im  Besonderen  dem  kulturell  geformten  und  wiederum  Kulturformenden 

symbolischen Zeichenvorrat und ihren Zeichensystemen, partizipiert und kreiert damit archetypische  

Personen und Personifikationen von Werten, Normen und Qualitäten einer Gesellschaft.

Für die Kulturanthropologin Elke Mader widmet  sich den  „Mythen als einer besonderen Art  von  

Erzählungen, die mit vielen anderen Aspekten narrativer und visueller Kultur […] mit verschiedenen  

Bereichen  des  Alltags  verflochten  sind.  […]  als  Teil  eines  Kontinuums  von  verschiedenen  

Erzählungen zu betrachten sind.“45

Bascom beschreibt Mythen laut Mader (2008) folgendermaßen: „Erzählungen, die als wahrhaftige  

Berichte über Ereignisse gelten, die sich in der Vergangenheit zugetragen haben. Die ZuhörerInnen  

sollen sie  glauben,  sie  werden als  Autorität,  als  Antwort  auf  Unwissen,  Zweifel  oder  Unglauben  

zitiert. Mythen sind Ausdruck eines Dogmas,  […]“46

Für unsere Fragestellung, die sich nach den narrativen und mythischen Dimensionen des kulturellen 

Erbes  und  Identifikation  mit  globalen  Themenfelder  auseinander  setzt,  bietet  Müller-Funk  eine 

Definition, die sowohl für Mythen der Vergangenheit als auch der Gegenwart, zutreffend ist:

„Zunächst  einmal  sind  alle  Mythen,  alte  wie  neue,  übergreifende,  sinnstiftende  Systeme,  die  das  

Verhältnis des einzelnen zu einem an sich nicht fassbaren Ganzen explizit, vor allem aber implizit  

regeln.  Identität  ist  narrativ  ausgelegt  und  körpernah,  der  Mythos  ist  eine  Erzählung,  die  die  

Dimension des einzelnen zeitlich wie räumlich übersteigt und ihm zugleich einen Platz zuweist; der  

neue Mythos macht eine unüberschaubar gewordene Welt für den Menschen vertraut. Er konstruiert  

43 Bargatzky In: Glaeser et al 1992: 76f; vgl. Reinwald 1991: 58ff
44 Eliade 1963/1988: 15 zitiert nach Mader 2008: 15f
45 Mader 2008: 16
46 Mader 2008: 17

18



die  Identität  von  Mega-Subjekten  nach  dem  Modell  einer  lebensgeschichtlichen  Identität.  […]  

Sinnstiftung  und  Identitätskonstruktion  sind  zwei  wichtige  Elemente  moderner  Mythologie,  das  

utopische Moment ein drittes.“47

4.2. Typologien der Volkserzählung

Je nachdem aus welcher Disziplin heraus geforscht wird, werden unterschiedliche Typologien von 

Mythen und Volkserzählungen vorgeschlagen.

Mader (2008) bezieht sich auf den Anthropologen/Folkloristen William Bascom, der den Inhalt für das 

wichtigste analytische Zuordnungskriterium. Erzählungen beinhalten: 48

o Märchen

o Mythen

o Sagen

o Legenden

Der  deutsche  Erzählforscher  und  Volkskundler  Lutz  Röhrich  teilt  die  Gattung  der 

„Volksüberlieferungen  nach den Stufen ihrer  Wirklichkeitseinstellung […] in geglaubt  und nicht 

geglaubte Arten von Erzählungen“:49

o Märchen

o Sagen

o Ätiologische Erzählungen

o Legenden & Volkslieder

o Schwank

Den  Begriff  „Mythos“,  „mythisch“  verwendet  er  eher  im  Sinn  einer  dahinter  stehenden 

Vorstellungswelt/Kosmologie,  deren  konkreter,  narrativer  Ausdruck  die  oben  aufgelisteten 

Erzählformen sind.

Um das Feld von Mythos zu kategorisieren gibt es ebenfalls mehrere Möglichkeiten:

o Geographisch/ethnisch/kulturell: z.B. ägyptisch, persische, babylonisch,…;

o Inhaltlich: z.B. Schöpfungsmythen, Wandlungsmythen, Apokalyptische, Kosmologische,…;

o Chronologisch/Epochal: Klassische M., moderne M., Urbane M., Zeitgenössische M.,…;

o Funktional:  Opfermythen,  Kompensationsmythen,  Widerstand-  und  Verteidigungsmythen,  

Erfolgsmythen,…;50

47 Müller-Funk 2008: 104f
48 Vgl. Mader 2008: 17f nach Bascom 1965/1984: 7
49 Vgl. Röhrich 1974: 9ff
50 Vgl. Mader 2008: 150

19



4.3. Traditionen der Mythos-Deutung

Heinz Reinwald widmet sich in seinem umfassenden Werk „Mythos und Methode“  - entsprechend 

dem Untertitel dem „Verhältnis von Wissenschaft, Kultur und Erkenntnis“.

Das Inhaltsverzeichnis seines Buches liefert eine übersichtliche Strukturierung der weiten Landschaft  

von Deutungen und Sichtweisen auf den Mythos als solches:

- Ritualistische Mythosdeutung: Bronislaw Malinowski (1884 – 1942)

- Strukturalistische M.: Vladimir Propp (1895 - 1970), Claude Lévi-Strauss (1908 – 2009) et al.

- Transzendentale M.: Ernst Cassirer (1874 - 1945) et al.

- Psychoanalytische M: Sigmund Freud (1856 – 1939), C.G. Jung (1875 – 1961) et al.

- Symbol-orientierte M.: Mircea Eliade (1907 – 1986)

Aus welchem Grund Reinwald konsequent auf die Erwähnung und Einbeziehung von Joseph Campell  

in  seine sonst  weitschichtige Diskussion der Mythenforschung verzichtet,  hat  sich mir  noch nicht  

erschlossen, soll aber hier erwähnt werden. Aus meiner Sicht würde ich Campell in die Kategorie der  

symbolisch-orientierten  Mythosdeutung  einordnen.  Eigentlich  hat  er  mit  der  vergleichenden 

Mythosdeutung eine eigene Richtung begründet.

4.4. Funktionen des Mythos

Sozialanthropologische  Forschung  befasst  sich  mit  den  Inhalten  und  Funktionen  von  Mythen  im 

Hinblick auf bestimmte kulturelle und gesellschaftliche Aspekte und Beziehungsformen. 

Mader (2008) dazu:  „Zentrale Fragestellungen in diesem Zusammenhang beschäftigen sich mit den  

Verbindungen zwischen Mythen und sozialem Kontext, mit der Funktion von Mythen zur Legitimation  

sozialer  Praktiken,  politischer  und  ökonomischer  Aktivitäten  sowie  religiöser  Riten,  mit  dem  

Verhältnis  von  Mythen  und  Alltag  sowie  mit  ihrer  Bedeutung  für  das  soziale  Prestige  oder  die  

Konstruktion von Identität von Individuen und Gruppen.“51 

Mythen sind keine in „Stein und Meisel“ geschlagenen Texte,  sondern lebendiger Bestandteil  der  

funktionalen, pragmatischen und performativen Dimensionen von Kultur. Um die Bedeutung und die 

Funktionsweisen eines Mythos zu verstehen braucht es ein hohes Maß an Kenntnis der jeweiligen 

Gesellschaft. 

Bronislaw Malinowski Forschungsarbeiten waren wegweisend, indem er die bisher für sich stehende 

Dualität Mythos und Ritus in einen sozialen Kontext stellte. Damit lieferte er wichtige Impulse für die 

soziologische  Theorie  des  Mythos  u.a.  wies  er  der  Figur  des  „mythmakers“ einen  besonderen 

Stellenwert  zu.  Mythen  können  nicht  allein  hermeneutisch  über  die  Textbedeutung  erschlossen 

werden, sondern im direkten Kontakt und Dialog mit mythmakern und der community.

- Funktion  &  Praxis:  Mythen  sind  eng  verbunden  mit  der  Handlungsdimension  und  ihre 

wesentlichste Aufgabe ist es soziale und religiöse Regeln und Handlungen zu legitimieren.  
51 Mader 2008: 85

20



Dem  Prozess  des  Erzählens  kommt  daher  ein  hohes  Maß  an  Wichtigkeit  zu,  da  stark  

ritualisierten  Vorgängen  oft  ein  tatsächlicher  Einfluss  auf  Phänomene  und  Ereignisse 

zuerkannt wird. 

- Kontext & Bedeutung: Die Bedeutungen und Funktionen von Mythen sind eng verklammert  

mit  den  jeweiligen  Situationen  und  sozialen  Gefügen,  in  denen  sie  verortet  sind.  Diese 

Tatsache können sich die mythmakers zu Gute machen indem bewusst gewählt und variiert 

werden  zu  welchem  Zeitpunkt  welche  mythischen  Ereignisse  und  Elemente  erzählt  und 

hervorgehoben werden.52 

Raymond  First  bezeichnet  das  Vorhandensein  und  die  Wandelbarkeit  von  Mythen  durch 

Situationswahl und Fokus von ErzählerInnen als soziale Ressource.

Auch er weist auf den ausschlaggebenden kommunikativen Akt des Erzählens und Auslassens von 

Teilen der Geschichte hin, der auf die  Interpretation der mythisch überlieferten Vergangenheit einen 

deutlichen Einfluss hat.53

Sowohl First als auch Malinowski verdeutlichen inwiefern durch Vorhandensein und Erzählen von 

Mythen ein Machtfaktor ist, indem konkrete Interessens-, aber auch Identitätspolitik – in Bezug auf 

das  Individuum,  aber  auch auf  kollektive Gemeinsamkeiten  bzw.  Differenzen – betrieben werden 

kann.

Die  Romanistin  Fraucke  Gewecke  formulierte  eine  für  die  vorliegende  Fragestellung  wichtige 

Grundsatzhaltung.  Die  Funktionalität  von  Mythen  beschränkt  sich  ihrer  Ansicht  nach  nicht  auf 

ursprüngliche und/oder vormoderne Gesellschaften, sondern besteht für alle Gesellschaftsformen und 

–zeiten.  „Die  wichtigsten  Funktionen  des  Mythos  sind  seine  kommunikative  und  pragmatische  

Funktion: Kommunikativ wirkt er, indem er die Integration des Individuums in die Gemeinschaft und  

innerhalb der Gemeinschaft Identität, Kommunikation, Konsensbildung und Solidarisierung fördert;  

pragmatisch wirkt er, in dem er durch Bereitstellung und Perpetuierung von (abstrakten) Leit- und  

Modellvorstellungen  und/oder  (konkreten)  Beispielen  modellhaften  Handelns  das  Individuum  zu  

einem für die soziale Praxis förderlich erachteten, d.h. auch gruppenkonformen Verhalten zu bewegen  

mag.“54

Der Funktionalisierung von Johanna Overings Mythscapes widmen wir uns ausführlich im sechsten 

Kapitel zur Verknüpfung von globaler Identifikation und den Mythen besondere Bedeutung zu.

52 Vgl. Mader 2008: 86f
53 Vgl. Mader 2008: 88f
54 Gewecke 1990: 75 zitiert nach Mader 2008:149f

21



4.5. Mythostheorien

Mythos als symbolische Form (Ernst Cassirer):

Ernst Cassirer´s den sein Kenner Oswald Schwemmer als „Identitätstheoretiker“55 bezeichnet, spricht 

vom Mythos  als  eine  der  symbolischen  Formen  und  „jede  von  ihnen  bezeichnet  eine  bestimmte  

geistige  Auffassungsweise  und  konstituiert  in  ihr  und  durch  sie  zugleich  eine  eigene  Seite  des  

Wirklichen.“56 

Erlebnis im Tun:

Cassirer emanzipiert sich von der vergeistigten Dimension der Erkenntnissuche und sieht das Sein im 

Tun entstehen. Erst durch Tätigkeiten, die bereits schon durch Gestalten, Bilden und Formen ihren 

Ausdruck finden, kann sich der Mensch in der Welt orientieren. Mithilfe symbolischer Prägnanz kann 

er seine Wahrnehmungen in Werke, Wissen und Kultur(güter) umsetzen.57

 

Kultur als Selbstbefreiung:

„Im Ganzen genommen könnte man die Kultur als den Prozess der fortschreitenden Selbstbefreiung  

des  Menschen  beschreiben.  Sprache,  Kunst,  Religion  und  Wissenschaft  bilden  unterschiedliche  

Phasen in diesem Prozeß. In ihnen allen entdeckt und erweist der Mensch eine neue Kraft, die Kraft,  

sich eine eigene ‚ideale‘ Welt zu errichten.“58

Oswald Schwemmer als Cassirer-Experte fügt den Begriff der „kulturelle Existenz“ bei und meint 

damit Cassirers Auftrag an sich in der Aneignung universeller symbolischer Formen, damit meint er 

alle Arten von Kulturgütern - um zu einer „freie Persönlichkeiten“ zu werden.

Mythos als symbolische Form:

Der Mythos gilt  ihm als  ursprünglichste der  symbolischen Formen und ist  gleichzeitig Quell  von 

Kultur als solcher. Der Mensch gibt seinem Fühlen einen werkhaften, „objektiven“ Ausdruck;  und ist  

weiterhin  der  natürlichen  und  sozialen  Umwelt  emotional  zutiefst  verbunden.  Das  den  Mythos 

bestimmende Moment ist die Identität und Identitätsdenken formt die Struktur des Mythos.59

Dieser  Logik  folgend,  ist  es  für  mich  auch einsichtig,  dass  auch Gesellschaften ohne mythisches  

Bewusstsein“ in Wirkdimensionen von Mythen verwoben sind, darin Mythen entsprechend der jeweils 

vorhandenen Identität entstehen können und die Menschen als Individuum und Kollektiv wiederum 

davon beeinflusst sind.

55 Schwemmer 1997: 41
56 Cassirer 1977: 9 zitiert nach Schwemmer 1997: 23
57 Vgl. http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer   nach   nach Oswald Schwemmer 1997: 30
58 Ernst Cassirer 2007: 345 zitiert nach http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer     
59 http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer     abgerufen am 26.1.2011

22

http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer
http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer
http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer


Dialektik des Mythos:

Das mythische Denken als grundlegendste symbolische Form der menschlichen Kultur fungiert u.a.  

als Objektivierung des emotionalen Erlebens.

In dem sich der Mensch dem Mythos gegenüberstellt entsteht die Möglichkeit zwischen individuell  

oder kollektiven motivierten Handlungen zu unterscheiden und zu wählen. Im Zuge dieses Prozesses 

löst  sich  der  Mythos  in  seiner  ursprünglichen  Erlebnisform auf  und  führt  zu  einem für  Cassirer  

wesentlichen Moment der Kulturentwicklung.60

Das  hier  inheränte  Menschenbild  geht  von  einer  grundsätzlichen  Autonomie  bei  gleichzeitiger 

Verwobenheit mit dem sozialen und strukturalen Netz der Umwelt aus. 

Syntagmatische Strukturanalyse (Vladimir Propp):

Durch die Analyse von mehr als 300 osteuropäischen Märchen ergänzt er die damals vorherrschende 

Motivvergleichs-  und  Verbreitungsstudien.  Er  klassifizierte  Funktionen  von  HandlungsträgerInnen 

(Dramatis  Personae)  und  beschäftigt  sich  mit  der  Abfolge  der  Funktionen  in  unterschiedlichen 

Erzählungen.

Der Herausgeber der englischen Ausgabe von Propp´s  Werk „Morphology of the Folktales“ Alan 

Dundes erweiterte dessen Überlegungen indem er die syntagmatische Strukturanalyse von Texten in 

Bezug zu Kultur und sozialem Umfeld der Erzählung setzt61. 

Theorie des Monomythos (Joseph Campell):

Aus  dem Blickwinkel  der  vergleichenden  Religionswissenschaft  untersucht  er  Heldenmythen  aus 

unterschiedlichen  Kulturen  und  Epochen.  Ergänzt  mit  anthropologischen,  strukturalen  und 

psychoanalytischen  Theorien  skizziert  Campell  die  Gemeinsamkeiten  verschiedener  Mythen  und 

bezeichnet dieses transkulturelle Grundmuster als „Weg des Heros/Helden“. Dieses kommt natürlich 

nicht  überall  auf  die  genau gleiche  Art  und Weise  vor,  sondern  formt  sich  unter  den  jeweiligen 

Bedingungen und ist dem kulturellen Kontext angepasst.62

Strukturale Mythologie (Claude Lévi-Strauss)

Als  Forscher  der  sich  der  strukturalen  Anthropologie  zuordnet,  befasste  Lévi-Strauss  sich  mit 

Regelsystemen für die sozio-kulturelle Praxis von Gemeinschaften und Völkern. Stark geprägt vom 

Sprachwissenschafter  Ferdinand  de  Saussure  und  dem  strukturalistischen  Semiotiker  Roman 

Jakobson.

Die erste Forschungsphase63 gipfelt in der zentralen Erkenntnis, dass Mythen eine sprachliche und eine 

metasprachliche Ebene enthalten. Daraus leitet er ab:

60 Ernst Cassirer: 2002: 275ff nach: http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer
61 Vgl. Mader 2008: 154-164
62 Vgl. Mader 2008: 164ff
63 Einteilung nach Oppitz 1975/1993

23

http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer


Mytheme sind die kleinsten kognitiver Bestandteil von Mythen. Sie werden auf der Satzebene gesucht 

und  bestehen  aus  eine  Subjekt  und  einem Prädikat  –  so  wird  die  jeweilig  relevante  Beziehung 

ausgedrückt. Der Sinn von Mythen ergibt sich aus der Art der Zusammensetzung. 

„Mytheme repräsentieren keine isolierten Elemente, sondern Beziehungen und Beziehungsbündel und  

nur durch die Kombination solcher Bündel erlangt der Mythos Bedeutung.“64

Die  Deutung  des  Mythos  erfolgt  aus  sich  selbst  heraus  bzw.  wird  durch  die  Beachtung  des 

ethnographischen  und  kulturellen  Kontexts  möglich.  Die  Ordnung  der  Sprache  zeigt  im  Mythos 

besondere  Eigenschaften,  welche  in  ihrer  Komplexität  nur  über  dem  herkömmlichen  Niveau 

entschlüsselt werden kann. U.a. bedient sich der Mythos verschiedenen semantischen Codes, die in  

Beziehung gesetzt eine Botschaften formen und dadurch Inhalte und Bedeutungen vermitteln. 65

In  seiner  zweiten  Forschungsphase  verknüpft  Lévi-Strauss  den  Mythos  mit  den  Dimensionen der  

Lebenswelten  von  Gemeinschaften  z.B.  den  ökologischen,  geographischen,  kosmologischen  und 

soziologischen.  Er  erkennt,  dass  es  sich  bei  Mythen  um Textsorten  handelt,  deren  differenzierte  

Verknüpfung von Sprache und metasprachlicher Codifizierung über die Funktion der Rechtfertigung 

von gesellschaftlichen Vorstellungen und Handlungsweisen hinausgeht.66

Die  dritte  Forschungsphase  widmet  sich  den  Vergleichen  von Mythen  im amerikanischen  Raum. 

Ausgehend von einem für ihn als zentral erscheinenden Referenzmythos zeichnet Lévi-Strauss ein  

mythisches  Gefüge  und  deren  wechselseitigen,  netzartigen  Transformationsflüssen  untereinander. 

Seine wissenschaftliche Herangehensweise wird von Dundes, Propp und anderen wegen des hohen 

Abstraktionsniveaus  und  der  subjektiv  erfolgten  Auswahl  von  Mythen  und  jeweils  aufeinander 

bezogenen Interpretationen als „spekulativ“ bzw. als „autorenhaftes Kunstwerk“ kritisiert.67

Maders  „Anthropologie  der  Mythen“,  das  als  Grundlagenwerk  für  das  vorliegende  Kapitel  der 

Seminararbeit verwendet wurde, resümiert als zentrale Konzepte der strukturalen Mythologie Lévi-  

Strauss´:68

- Paradigmatische Struktur: Die  strukturale  Mythenanalyse  möchte  die  latenten Inhalte  von 

Mythen aufdecken.

- Transformation: Mythen wandeln sich sowohl in der verbalen als auch in der schriftlichen 

Forterzählung. Solche Veränderungen können jeweils als kontextabhängige Deutungen und 

Widersprüche gesehen werden.  Ähnlichkeiten und Abweichungen von mythischen Stoffen 

und Elementen können so transkulturell erfasst und in Beziehung zueinander gesetzt werden.

- Logische  Strukturen  und  die  Logik  des  Konkreten: Die  Strukturen  des  Mythos  und  des 

mythischen Denkens funktionieren systemisch und folgen einem Modellcharakter.

64 Mader 2008: 168 
65 Vgl. Mader 2008167f
66 Vgl. Mader 2008: 169f
67 Vgl. Mader 2008: 170f
68 Vgl. Mader 2008: 172-174

24



- Mythos als System: Mythen können nie einzeln oder auf singulären Ebenen gedeutet werden, 

sondern in einen größeren ethnographischen, kulturellen Zusammenhang von Mythosgruppen 

gestellt werden.

- Binäre  Oppositionen: Das  mythische  Denken  funktioniert  nach  einer  binären 

Darstellungslogik um offensichtliche und unbedingt zu erfassende Eigenschaften, Qualitäten 

und Vorgänge narrativ zu verkörpern.

Sekundär-Semiologie des Mythos (Roland Barthes)

Roland Barthes geht davon aus, dass alles zum Mythos werden kann. Mythen verkörpern nicht einen 

bestimmten Inhalt  und lassen sich nicht  auf ein bestimmtes  Schema reduzieren,  viel  mehr  ist  der  

Mythos „eine Rede […] ein System der Kommunikation, eine Botschaft. […] Er ist ein Weise des 

Bedeutens,  eine  Form.“69  Diese  Form der  Kommunikation  kann sowohl  visuelle  als  auch verbal 

erfolgen und z.B. durch Fotographien, Filme, Bücher, Werbung, Theater usw. vermittelt werden. Auch 

Symbole alleine oder auch Tätigkeiten können ein „Mythos“ oder „mythisch“ sein z.B. der Apfel, 

spinnen; In diesem Sinn geht Barthes von einem breiten Mythenverständnis aus, dass viele Aspekte  

der Alltagskultur mit einschließt.70

Er  bezeichnet  den  Mythos  als  ein  sekundäres  semiologisches  System,  denn  die  Bedeutung  der 

Botschaft beruht auf eine bereits bearbeitete dahinterliegende Botschaft. In seiner Theorie baut er auf  

den Begrifflichkeiten von Ferdinand de Saussure auf und wendet sie auf die Bedeutungsfunktion des  

Mythos an. Er spricht vom Mythos als „Metasprache“, der sich der „Objektsprache bemächtigt um 

sein eigenes System zu konstruieren.“71

In diesem Zusammenhang von Alltagsbezug, Bemächtigung und bedeutungsstiftender Aufladung von 

Zeichen stehen Barthes Überlegungen zum „Mythos als entpolitisierte Rede“.  „Das Verhältnis der  

Menschen zum Mythos ist keine der Wahrheit, sondern eine der Benutzung. Sie entpolitisieren je nach  

ihren Bedürfnissen.“72 Verbindungen zum Begriff  der  „Identität als Politik der Repräsentation“ 73 

69 Barthes 2010: 251
70 Vgl. Barthes 2010: 252ff
71 Barthes 2010: 259
72 Barthes 2010: 297
73 Hall 1994 

25



knüpfte diesbezüglich auch Stuart Hall. Er bezieht sich zwar nicht auf den Begriff des Mythos als 

solches,  spricht  aber  von  Fragmentierung  der  Identität.  Mythen  als  bedeutsames  Zeichensystem 

können im Sinn der Identitätsstiftung bzw. Identifikation mit Gruppen entweder benützt oder bei Seite 

gelassen werden. 

4.6. Das performative Element von Mythen

Wissenschaftliche  Arbeiten  aus  den  unterschiedlichen Richtungen der  Mythenforschung  sind  sich 

weitgehend darüber einig, dass Mythen und Rituale starke Bezüge zueinander aufweisen, auch wenn 

sie  in  Detailfragen  wie  Entstehungsreihenfolge,  Funktionszusammenhänge  unterschiedliche 

Erklärungen haben.  Sowohl Mircea Eliade als  auch Bronislaw Malinowski befassen sich mit  dem 

Verhältnis von Mythen, Ritualen und Sozialität. Durch Rituale leben Mythen auf – für Eliade hat das 

eine spirituelle Dimension während Malinwski eher von alltagsrelevanten soziokulturellen Bedeutung 

und  wirken  machtvoll  auf  die  Gemeinschaft  und  ihre  Konstellationen  ein.  In  sogenannten 

Gesellschaften  mit  lebendigen  Mythen,  bilden  diese  (die  Mythen)  „die  Rahmenbedingungen  für  

menschliches Verhalten, sie vermitteln Modell für Handlungsweisen, bestimmen Wert und Sinn des  

Lebens.“ 74

Gewecke befasst sich mit dem politischen Phänomen der Kubanischen Revolution, ihren Ritualen, im 

Aufbau  von  nationalen  Mythen  zur  Identifikation  und  Festigung  der  Bewegung.  „Der  Mythos  

begründet  Sinnzusammenhänge  von  existentieller  Bedeutung  als  absolute  Wahrheiten  und  setzt  

oberste, als unverbrüchlich geltende transzendente Werte. […] Er beglaubigt […] Sachbezüge wie  

Institutionen  und  legitimiert  oder  sanktioniert  hierarchische  Strukturen  ebenso  wie  ausgeübte  

Herrschaft; des weiteren orientiert er auf die Gegenwart und die Zukunft gerichtete Wünsche und  

Projektionen, motiviert und lenkt Handeln bei Individuum und Kollektiv.“75

Mader skizziert die soziologische, kommunikationsorientierte und religiöse Perspektive auf das Ritual.  

Sie fasst das Zitat von Stanley Tambiah (1985) folgendermaßen zusammen: „Ritual ist demnach eine  

aktive Form der Kommunikation und beruht auf der Fähigkeit, komprimierte Symbole aufzunehmen  

und zu interpretieren. Rituelles Handeln ist darüber hinaus immer in den gesellschaftlichen Kontext  

eingebunden.“ 76

Unter anderem sind auch Rituale bzw. die Teilnahme an Ritualen an der Identitätsbildung und –

zuschreibung von Personen beteiligt.

74 Vgl. Mader 2008: 134
75 Gewecke 1990: 75 zitiert nach Mader 2008: 149
76 Mader 2008: 133

26



Michael Göhlich unterscheidet Aspekte des Performativen. Für unsere Fragestellung nach Mythen und 

Narrationen  als  Beitrag  zur  kulturellen  Identität/globalen  Identifikation  möchte  ich  auf  seine 

Beschreibung des „Performative als kommunikatives Wirken“ hinweisen.77

Piere  Bourdieu  spricht  z.B.  beim  „Rituale  der  Einsetzung“  (Verleihung  von  Bildungstiteln, 

Aufnahmerituale in einem Gemeinschaft, Ernennungen, Beschuldigung…) von einem Ereignis „dass  

ganz real die eingesetzte Person verwandelt. […] (Sie) beziehen sich sowohl auf die Differenz […] als  

auch  auf  den  Repräsentanten  […],  dem  eine  Identität  zugeschrieben  wird.  […]  ein  

Kommunikationsakt  von  besonderer  Art.“78 Er  bezeichnet  diese  rituellen  Prozesse  sogar  als 

performative Magie. Durch die Entwicklung von Habitus und die Umsetzung dieser durch Rituale 

zugewiesenen Identitäten sammeln Menschen kulturelles und symbolisches Kapital an.79

Erving Goffman spricht von persönlicher und sozialer Identität eines Menschen. Das dramaturgisch 

und selbstreferentiell gestrickte Bild stellt soziale Wirklichkeit her und wirkt auf die an der Interaktion  

beteiligten Personen identitätsstiftend. Performation dient dem Eindrucksmanagement und ist dazu da 

um einerseits Alleinstellungsmerkmale zu verdeutlichen als auch soziale Rollengefüge zu inszenieren 

und diesen zu entsprechen. Identität (sowohl persönliche als auch soziale) – meines Erachtens dann  

auch die kulturelle –  „wird nicht als per se gegeben verstanden, sondern bedarf notwendigerweise  

ihres performativen Vollzugs innerhalb der sozialen Beziehungsfelder […].“80

Das  im  nächsten  Kapitel  vorgestellte  Konzept  des  immateriellen  Kulturerbes  und  die  von  der  

UNESCO  geschützten  Narrative,  Praktiken,  Wissensbestände  und  Techniken  verweben  und 

illustrieren das mythische, performative und kommunikative Handeln von Kulturen.

77 Vgl. Göhlich In: Wulf/Gähich/Zirfas 2001: 35ff
78 Audhem In: Wulf/Gähich/Zirfas 2001: 117
79 Vgl. Audhem In: Wulf/Gähich/Zirfas 2001: 121f
80 Bausch In: Wulf/Gähich/Zirfas 2001: 220

27



5. Immaterielles Kulturerbe als Schnittstellen kultureller Identität, Narrativität und Mythos

Auf der 32. Generalversammlung der UNESCO (United Nations Educational, Scientifical and Cultural 

Organization)  im  Jahr  2003  wurde  das  “Übereinkommen  zur  Erhaltung  des  Immateriellen 

Kulturerbes” beschlossen.  […] Ganz allgemein umfasst  das  kulturelle  Erbe alle  materiellen  und  

immateriellen Zeugnisse, in den die Kultur des Menschen ihren Ausdruck gefunden hat. Das kulturelle  

Erbe ist  das Fundament auf dem die Gesellschaft steht und auf dem sie baut.  Das was von einer  

Gesellschaft bleibt ist ihr kulturelles Erbe.“81

Seit 2006 haben schon mehr als 120 Staaten das Dokument unterzeichnet. Österreich ist mit seinem 

erst seit 2010 bestehenden Nationalen Verzeichnis, ohne eine bisherige Aufnahme in die international 

„intangable  heritage lists“82,  vergleichsweise  spät  daran dem immateriellen Kulturerbe die  gleiche 

Aufmerksamkeit zu wie den Stätten des „Kultur- und Naturerbes der Menschheit“. 

Die Leiterin der Nationalagentur für immaterielles Kulturerbe sieht dies begründet im weitverbreiteten 

Verständnis von Kultur als etwas, das eher wirtschaftlich-touristisch repräsentative, denn identitäts-  

und gemeinschaftsstiftende Funktion für die Bevölkerung erfüllen soll. 83

Narrationen existieren als als Bestandteil von immateriellem Kulturerbe. Volkserzählungen, Mythen,  

Märchen und Sagen sind ein elementarer Bestandteil  dessen,  was die  UNESCO als  immaterielles  

kulturelles Erbes folgendermaßen definiert:84

„Zum  immateriellen  Kulturerbe  zählen  Praktiken,  Darstellungen,  Ausdrucksformen,  Wissen  und  

Fertigkeiten, die Gemeinschaften, Gruppen und gegebenenfalls Einzelpersonen als Bestandteil ihres  

Kulturerbes  verstehen.  Gleichzeitig  erfasst  dieser  Begriff  auch  die  Instrumente,  Objekte  und  

kulturellen Räume, die mit dem jeweiligen immateriellen Kulturerbe in Zusammenhang stehen.

Konkret  wird das immaterielle Kulturerbe in fünf  Bereichen,  deren Übergänge fließend sind,  zum  

Ausdruck gebracht: 

o Mündlich  überlieferte  Traditionen  und  Ausdrucksformen,  einschließlich  der  Sprache  als  

Trägerin des immateriellen Kulturerbes 

o Darstellende Künste 

o Gesellschaftliche Praktiken, Rituale und Feste 

o Wissen und Praktiken in Bezug auf die Natur und das Universum 

o Traditionelle Handwerkstechniken 

81  Hönes 2003: 19
82 Es gibt 3 intern. Listen: Urgent Safeguarding List, Representative List, Register of best safeguarding activities
83 Vgl. Walcher In: Luger/Wöhler 2010: 69
84 http://www.unesco.at/kultur/immat_kulturerbe.htm abgerufen im Januar 2011

28

http://www.unesco.at/kultur/immat_kulturerbe.htm


Narrativität äußert sich auch als Struktur und Form der Weitergabe von (immateriellem) Kulturerbe

Selbstverständlich leben auch die anderen Bereiche (Naturwissen, Handwerk) in einem hohen Maß 

von Erzählungen als Form der Wissensweitergabe und/oder involvieren Volkserzählungen, mythische 

Motive und/oder Ätiologien als kulturelle Quelle.

„Immaterielles Kulturerbe wird von einer Generation an die nächste weitergegeben, fortwährend neu  

gestaltet und vermittelt den Gemeinschaften ein Gefühl von Identität und Kontinuität“85 

Im  Gegensatz  zum  materiellen  Kulturerbe  ist  ein  fortdauernder  traditionengeleitete  Entwicklung 

essentieller und wertgeschätzter Bestandteil des immateriellen kulturellen Erbes. Kontinuität bedeutet  

daher in diesem Zusammenhang nicht den starren Erhalt, sondern einen authentischen, stetigen und  

gesamtkulturell nachvollziehbare Balance zwischen Bestand und Wandel.

Bachleitner zählt im Kontext von immateriellem Kulturerbe vier Formen von Tradierung auf:86

- Erzählung (mündliche Weitergabe)

- Verschriftlichung (schriftliche Weitergabe)

- Das reine Tun (Weitergabe durch Anleitungshandlungen)

- Wahrnehmungen bzw. Beobachtungen (Weitergabe durch Nachahmung)

Immaterielles Kulturerbe “is not the cultural manifestation itself but rather the wealth of knowledge  

and skills that is transmitted through it from one generation to the next. The social and economic  

value of this transmission of knowledge is relevant for minority groups and for mainstream social  

groups within a State, and is as important for developing States as for developed ones. Intengable  

cultural heritage is:

- Traditional, contemporary and living at the same time […]

- Inclusive […]

- Representative […]

- Community-based […]“87

Narrativität  begleitet  und dokumentiert  diese Veränderungen – sofern sie bewusst  wahrgenommen  

werden – auf einer sprachlichen Metaebene.

Ungebrochen  relevant  und  sichtbar  bleiben  –  und  auch  dafür  ist  die  Qualität  der  begleitenden 

Metaerzählung  ein  Maßstab  –  muss  der  Grad  an  kultureller  Identifikation,  die  mit  bestimmten 

Praktiken und der eigenen Teilhabe daran verbunden ist.

85  http://www.unesco.at/kultur/immat_kulturerbe.htm abgerufen im Januar 2011
86  Vgl. Bachleitner In: Luger/Wöhler 2010: 219f
87 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00002 

29

http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00002
http://www.unesco.at/kultur/immat_kulturerbe.htm


Dementsprechend müssen AntragstellerInnen, die einen Vorschlag für die Liste des österreichischen 

immateriellen Kulturerbes  einbringen möchten,  7  Kriterien erfüllen.  Die  markierten beziehen sich 

direkter auf die Fragestellungen der Seminararbeit als die anderen:88

1. Selbsteinstufung des Objekts als Kulturerbe

2. Darstellungsmodus und Darstellungsbereich

3. Nachweis der Tradition

4. Gelebtheit und Wandlung des kulturellen Erbes

5. Identitätsstiftende Funktion mit dauerhaftem Bestand

6. Menschenrechts- und Nachhaltigkeitsorientierung

7. Vielfalt der eingebundenen Akteuren und Akteursgruppen

Im Rahmen dieser Seminararbeit möchte ich mich auf drei der fünf Bereiche beschränken, die einen 

besonders  engen  und  nachvollziehbaren  Bezug  zu  Narrativität  als  wesentlichem Bestandteil  ihrer 

kulturellen Bedeutsamkeit aufweisen.

5.1. Bereiche und Beispiele 

Die  folgenden  Elemente  der  nationalen  und  internationalen  Verzeichnisse  über  immaterielles 

Kulturerbe  stellen  aus  Sichtweise  der  Autorin  für  die  jeweilige  Kultur  in  besonderem Maß  eine 

Verbindung zwischen Mythos – Narrativität – kultureller Identität dar. Die gewählten Beispiele sollen 

dienen  der  Darstellung  des  Vorhandenseins  dieser  Verknüpfung,  stellen  aber  in  dieser  Form 

keineswegs empirisches Analysematerial dar. 

Die ausgewählten Textstellen, die in ihren Vollversionen auf den Hompages der UNESCO sowie der 

Nationalagentur  für  immaterielles  Kulturgut  in  Österreich  zu  finden  sind,  beziehen  sich 

entweder/und/oder auf 

o die identitätsstiftende Funktion/Wirkung,

o die narrative Form,

o den mythologischen Inhalt

des jeweiligen immateriellen Kulturguts.

Um die  interkulturelle Dimension  zu verdeutlichen stammen die Beispiele  jeweils  aus  Österreich,  

Asien und Südamerika. Einige Praktiken sind zwei bzw. drei Bereichen zuordenbar und in den Listen 

dementsprechend mehrfach vermerkt.

88  Vgl. Bachleitner In: Luger/Wöhler 2010: 223

30



5.1.1.  Mündlich überlieferte Tradition  

Mündlich überliefert Traditionen treten in unterschiedlichen Genres in Erscheinung. Ebenso vielfältig  

sind ihre rituellen, musikalischen und performativen Variationen: 

- Erzählungen, Legenden, Märchen und Fabeln; 

- Gedichte und Reime, Rätsel, Lieder; 

- Sprichwörter, Redensarten, Redewendungen, Sinnsprüche und Lebensweisheiten; 

- Gebete und Lobsprüche, Zaubersprüche und –formeln;

Gemeinsam  haben  Sie  das  tragende  Element  der  Sprache,  gleichzeitig  ist  die  kontinuierliche 

Weitervermittlung der mündlichen Überlieferung die unbedingte Voraussetzung für den Erhalt  von 

Sprachen und Dialekten. Inhalte, Motive sowie semantische und semiologische Strukturen mündlicher 

Traditionen überliefern Wissen, Werte und kulturelle und soziale Erinnerungen.89 

Märchenerzählen (Ö):

„Seit Jahrhunderten wurden und werden Märchen, Sagen und Schwänke mündlich weitergegeben.  

Die  dialektalen  Ausdrucksweisen  sind  wesentliches  Merkmal  der  Überlieferungen.  Früher  wurde  

gerne bei  der  Arbeit  erzählt.  Heute  werden die  Sagen und Geschichten in  Erzählgemeinschaften,  

Kulturinitiativen,  an  Schulen  und  in  Kindergärten  tradiert.  In  ihnen  spiegelt  sich  die  Bildkraft  

regionaler Gegebenheiten und Eigenarten wieder. Die Kunst, Menschen in Form von Geschichten  

wesentliche Erfahrungen auf spielerische, geistig anregende und gut verarbeitbare Weise mitzuteilen,  

zieht sich wie ein roter Faden durch die Geschichte. Besser als jede Belehrung vermitteln Märchen  

und Sagen Wesentliches über die eigene und die kollektive kulturelle Identität der Gemeinschaft.“  90

The tradition of vedic chanting (IND)

„The  Vedas  comprise  a  vast  corpus  of  Sanskrit  poetry,  philosophical  dialogue,  myth,  and ritual  

incantations developed and composed by Aryans over 3,500 years ago. Regarded by Hindus as the  

primary source of knowledge and the sacred foundation of their religion, the Vedas embody one of the  

world’s oldest surviving cultural traditions.[…]“ 91

Indonesian Angklung

“[…] The Angklung is closely related to traditional customs, arts and cultural identity in Indonesia,  

played during ceremonies such as rice planting, harvest and circumcision. […]”92

89 Vgl. Homepage der Nationalagentur für Immaterielles Kulturerbe http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=2&lang=de
    abgerufen am 10.2.2011
90 http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=18&lang=de abgerufen am 10.2.2011
91 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00062 abgerufen am 10.2.2011
92 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00393 abgerufen am 10.2.2011

31

http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00393
http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00062
http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=18&lang=de
http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=2&lang=de


Pirekua, traditional song of the P’urhépecha (Mexiko)

“Pirekua is a traditional music of the indigenous P’urhépecha communities of the State of Michoacán,  

Mexico, sung by both men and women. Its diverse mix of styles draws on African, European and  

indigenous  American  origins,  with  regional  variations  identified  in  30 of  the  165 P’urhépecha 

communities. […] Lyrics cover a wide range of themes from historical events to religion, social and  

political  thought  and  love  and  courtship,  making  extensive  use  of  symbolism.  […]  Pirekua  has  

traditionally been transmitted orally from generation to generation, maintaining its currency as a  

living expression, marker of identity and means of artistic communication for more than a hundred  

thousand P’urhépecha people.”93

5.1.2.Darstellende Künste 

Der Bereich darstellende Künste beinhaltet:

- Theater mit Schauspiel; Formen der Kleinkunst (Rezitationen oder Pantomime);

- Tanz

- Musik

Dazu zählen auch Instrumente, Objekte (Masken, Kostümen und Requisiten) und kulturellen Räume. 

Die  Konvention  betont  den  Veränderungscharakter  durch  Medien,  Tourismus  etc.  und  lenkt  die 

Aufmerksamkeit  auf die Tradierungspraktiken.94 Diese erfolgen u.a.  durch orale Weitergabe sowie 

Anleitungshandlungen  und  Nachahmung  (siehe  Bachleitner,  S.  )

Heiligenbluter Sternsingen (Ö):

“Die vermutlich aus dem 16. Jahrhundert stammende Tradition des Heiligenbluter Sternsingens hat  

sich bis heute zum größten Teil in seiner ursprünglichen Form erhalten. Zentrale Elemente wie das  

Sternlied  oder  das  Segnen  des  Hauses  mit  dem  Anbringen  des  Segensspruches  CMB  (Christus  

mansionem benedicat) über der Haustüre sind bis heute ein fixer Bestandteil. […] Die Heiligenbluter  

Sternsinger  sind  ein  immanenter  Bestandteil  des  Kulturerbes  der  Gemeinde  Heiligenblut.  Die  

Identifikation mit diesem Brauchtum in der Bevölkerung ist tief verankert – alle örtlichen Arbeitgeber  

stellen ihre Mitarbeiter zur Ausübung des Sternsingens vom Dienst frei.”95

Sternsingen hat im christlichen Sinn mit der erzählenden Weitergabe der „Frohen Botschaft“ zu tun. 

Die Segnung von Haushalten nach den Raunächten hat vermutlich auch einen mythisch-heidnischen 

Ursprung.

Kalbelia folk songs and dances of Rajasthan (Indien)

“[…] Kalbelia songs disseminate mythological knowledge through stories, while special traditional  

dances are performed during Holi,  the festival  of  colours.  The songs also demonstrate the poetic  

93 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00398 abgerufen am 10.2.2011
94 Vgl. http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=3&lang=de abgerufen am 11.2.2011
95 http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=44&lang=de abgerufen am 10.2.2011

32

http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=44&lang=de
http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=3&lang=de
http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00398


acumen of the Kalbelia, who are reputed to compose lyrics spontaneously and improvise songs during  

performances. Transmitted from generation to generation, the songs and dances form part of an oral  

tradition for which no texts or training manuals exist. Song and dance are a matter of pride for the  

Kalbelia community, and a marker of their identity at a time when their traditional travelling lifestyle  

and role in rural society are diminishing.”96

The Wayang Puppet Theatre (Indonesien)

„Renowned for its elaborate puppets and complex musical styles, this ancient form of storytelling  

originated on the Indonesian island of Java. For ten centuries wayang flourished at the royal courts  

of Java and Bali as well as in rural areas. Wayang has spread to other islands (Lombok, Madura,  

Sumatra and Borneo) where various local  performance styles  and musical  accompaniments  have  

developed. […]The words and actions of comic characters representing the “ordinary person” have  

provided a vehicle  for  criticizing sensitive  social  and political  issues,  and it  is  believed that  this  

special role may have contributed to wayang’s survival over the centuries. Wayang stories borrow  

characters from indigenous myths, Indian epics and heroes from Persian tales. The repertory and  

performance techniques  were  transmitted  orally  within the  families  of  puppeteers,  musicians  and  

puppet-makers. Master puppeteers are expected to memorize a vast repertory of stories and to recite  

ancient narrative passages and poetic songs in a witty and creative manner.[…].”97

5.1.3.Gesellschaftliche Praktiken, Rituale und Feste

Dieser Bereich kennzeichnet sich durch seinen stark strukturierenden Lebensbezug. Die gemeinsame,  

kontinuierliche Wiederholung wirkt sich auf das Gemeinschaftsgefühl und führt zu einer kulturellen 

Identitäts- und Sinnstiftung. Das gilt auch – in modifizierter Form – auch unter den Einflüssen von 

Migration,  Individualisierung  und  Globalisierung.  Tourismus  und  Performanz  aus  repräsentativen 

Gründen  wirken  sowohl  dynamisierend  als  auch  zweckrational  verändernd  auf  die  Teilhabe  und 

Rezeptionsweise von Praktiken, Ritualen und Festen.98

Funkensonntag (Österreich):

„Die Praxis des Funkensonntags ist in ganz Vorarlberg verbreitet. […] Man geht davon aus, dass es  

sich um ein Relikt eines heidnischen Frühjahrskultes handelt, auch wenn sich die Funktion im Laufe  

der Geschichte stark veränderte. […]  

Im Zuge der Etablierung der Eigenständigkeit des Landes Vorarlberg in der zweiten Hälfte des 19.  

Jahrhunderts bekam die Tradition des Funkensonntags eine identitätsstiftende Funktion, da sie eine  

Abgrenzung zu ähnlichen Feuerbräuchen in Tirol  darstellt  und in dieser Form nur in Vorarlberg  

existiert.“99 

96 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00340 abgerufen am 10.2.2011
97 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00063 abgerufen am 10.2.2011
98 Vgl. http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=10&lang=de abgerufen am 11.2.2011
99 http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=34&lang=de abgerufen am 10.2.2011

33

http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=34&lang=de
http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=10&lang=de
http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00063
http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00340


Ramman: religious festival and ritual theatre of the Garhwal Himalayas (Indien):

“[…] Ramman, a religious festival in honour of the tutelary god, Bhumiyal Devta, a local divinity  

whose temple houses most  of the festivities.  This event  is made up of  highly complex rituals:  the  

recitation of a version of the epic of Rama and various legends, and the performance of songs and  

masked dances.[…] Combining theatre, music, historical reconstructions, and traditional oral and  

written tales, the Ramman is a multiform cultural event that reflects the environmental, spiritual and  

cultural concept of the community, recounting its founding myths and strengthening its sense of self-

worth.” 100

Marimba music and traditional chants (Colombia):

“Marimba music and traditional chants of Colombia’s South Pacific region are the heritage of Afro-

Colombian groups […] This music is performed principally during four rituals: Arrullo, Currulao,  

Chigualo and Alabao. […] With a large proportion of the Afro-Colombian population of the region  

having moved to urban areas in recent decades, their musical heritage remains an important source  

of community identity, whether in their home villages or in town.”101

5.2. Resümee

Immaterielles Kulturerbe aller Völker – und das ist das Ziel der Bewusstseinsarbeit der UNESCO und 

Anerkennung  des  weltweiten  Kulturerbes  -  verkörpert  das  Verständnis  von   “Kultur  als  gelebter 

Praxis”.102 

Über  alle  Kulturen  hinweg  sind  bestimmte  Kommunikations-  und  Kunstformen,  intergenerational 

weitervermittelte  Praktiken  und  Rituale  die  wirksamsten  Formen  kulturelle  Identität  zu  schaffen, 

aufrechtzuerhalten und in den Lebensalltag zu integrieren.  Gemeinsam eine Verbindung zwischen 

Vergangenheit,  Gegenwart  und  Zukunft  symbolisch  in  Gang  zu  halten  schafft  Beziehung,  

Verbindlichkeiten  und  Anknüpfung.  Dies  bietet  gerade  in  Zeiten  von  örtlicher  und  zeitlicher 

Entfremdung  von Mitgliedern  eines  kulturellen  Kollektiv,  durch  Migration,  vorübergehender  oder 

permanenter  Abwesenheit,  interkulturellen  Familienverbänden   etc.  eine  Erlebnisebene,  die  den 

Intellekt  transzendiert  und mit  den Anteilen im Menschen kommuniziert,  die tief  verankerter  und 

intuitiv verständlich sind.

Mythos  ist  hierbei  eine  narrative  form-  und  inhaltsreiche  Substanz,  die  materiell  in  Form  von 

Schrifttexten,  Bildern,  Installationen  etc.  in  Erscheinung  tritt,  aber  noch  mehr  immateriell  als  

Vorstellungswelt und Kommunikationsweise symbolische und kulturelle Gemeinschaften bildet und 

zusammenhält. 

100 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00281 abgerufen am 10.2.2011
101 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00436 abgerufen am 10.2.2011
102 Luger 2010: 3 Vorabversion  als pdf-Dokument für den Seminargebrauch

34

http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00436
http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00281


In welcher Form die ausgewählten Kulturerbe-Beispiele als lebendige Traditionen „die sich auf altes  

Wissen berufen, aber für aktuelle Herausforderungen sehr wohl noch Antworte und Lösungen parat  

haben“103, wird hier nicht subsequent erörtert. 

Indem Menschen aktive Teilhabe an diesen kulturellen Praktiken oder Formen erfahren, aber auch 

indem sie ZeugInnen sind bzw. sich als  systemzugehörig erleben,  liefert  immaterielles Kulturerbe 

Stoffe und Bezüge, die unsere narrative Identität nährt.

Die  schiere  Beschäftigung und noch mehr  das  direkte  Erleben kultureller  Praktiken  kann erzählt 

werden,  kann  in  Beziehung  gesetzt  werden  mit  Werten,  Vorstellungen,  inneren  Bildern  von 

Individuen,  aber  auch  von  Kollektiven.  Und  so  ist  das  immaterielle  Kulturerbe  ein  Generator  

kultureller Identität sowie ein elementarer Voraussetzung für narrative Identität.

Diese  Liste  könnte  bestinmt  noch  erweitert,  vervollständigt  sowie  inhaltsanalytisch  bzw. 

hermenteutisch analysiert werden um der Aussage “Immaterielles Kulturerbe stellte eine transkulturell 

vorhandene  verknüpfte  Handlungspraxis  von mythischer  Verankerung,  Narrativität  und kultureller 

Identität” empirisch auf den Zahn zu fühlen.

103 Luger 2010: 9 Vorabversion als pdf-Dokument für den Seminargebrauch

35



6. Mythen im Spannungsfeld globaler Kommunikation und Identifikation 

Während im dritten und fünften Kapitel erläutert wurde in welcher Form Narrative u.a. im kulturellen 

Erbe  zur  Bildung  kultureller  bzw.  nationaler  Identität  beitragen,  werden  im Folgenden  Konzepte 

vorgestellt die sich mit Bedeutung von narrativen Vorgängen sowie dem mythologischen Text- und 

Formenbestand in transkulturellen und globalen Identifikationsprozessen auseinander setzen.

6.1. Transkulturelle Räume und globale Narrative

Seit  dem  Beginn  der  1990er  thematisieren  kommunikations-  und  kulturwissenschaftliche 

Theoriearbeiten den gesellschaftlichen Wandel der mit  dem Prozess der Globalisierung einhergeht.  

WissenschafterInnen u.a. Anthony Giddens, Mike Featherstone (Global Culture, 1990), Stuart Hall 

u.a. opponierten der Wahrnehmung von der Auflösung identitäts- und orientierungsstiftender Systeme. 

Vielmehr  beschrieben  sie  die  sich  herauskristallisierenden  Dimensionen  von  Komplexität  der  

Verflechtungen von Globalisierung, kultureller Identität, Medien und  Kulturindustrie.104 

Das  „Global  Field“–Modell  von Roland 

Robertson (1992)105 sieht den Wandel, der 

durch  Globalisierung  geschieht,  auf  der 

Strukturebene  in  Beziehung  mit  der 

Erfahrungsebene.  Sowohl  Medien  als 

strukturprägende  Kommunikationsform 

als  auch  die  erweiterten  Erfahrungs-

möglichkeiten  haben  Einfluss  auf 

Identifikationsprozesse,  Darstellung  und 

Wahrnehmung  von  personalen  und 

kollektiven  Identitäten.  Im Gegensatz  zu 

Giddens  konkretisiert  Robertson  die  Beziehungen  zwischen  den  Faktoren  in  seinem  Modell  und 

schafft  Bezüge  zwischen  allen  Ebenen  vom  Selbst,  über  Nationen  und  gesellschaftliche 

weltumspannende Systeme bis hin zur Menschheit als solches.106

Auch die Mythenforschung befasst sich mit Wandlungserscheinungen im Kontext von Globalisierung. 

Mader (2008) betont jedoch, dass Mythen nicht erst durch die Globalisierung ein metamophorisches 

Genre wurde,  sondern dass dem Mythos per se das Schema von Wandlung zueigen ist:  „Mythen 

stellen  also  auch  eine  Zone  kultureller  Verflechtungen  dar,  sie  verändern  sich  im  Zuge  von  

104 Vgl. Winter In: Winter et al 2003: 50ff
105 Robertson 1992: 27 abgebildet nach Winter In: Winter et al 2003:54
106 Vgl. Winter In: Winter et al. 2003:52ff

36



Kommunikation  und  Interaktion,  bringen  Synkretismus,  Hybridisierung  bzw.  Kreolisierung  zum  

Ausdruck.“ Mythen verändern sich hinsichtlich:

− Inhaltselementen z.B. Mytheme

− Szenarien

− Darstellungsformen

− Art der Verbindung mit Ritualen und Alltagsbezügen

− räumliche und (trans-)kulturelle Verbreitung

− Kommunikationsräume/Medien und Tradierung

Die Wandlungen von Mythen drücken seit jeher den stattgefundenen und noch immer stattfindenden 

Kulturkontakt  und  die  damit  einhergehenden  Konflikte  aus.  Für  besonders  deutlichen  Beispielen 

verwendet  Gerhards  (1981)  den  Begriff  der  „Kontaktmythologien;  man  spricht  auch  von 

„mythologischen Aneignungsprozessen“. Dabei entstehenden Zwischenräume schaffen dieser Ansicht 

nach  Platz  für  Imaginäres,  Fantastisches,  eine  unerschöpfliche  Palette  an  inneren  Bildern  und 

Vorstellungswelten,  die  persönliches,  kollektives,  offensichtliches  und  unterdrücktes  eine  Form 

verleiht.107

Im Gegensatz dazu steht Armand Mattelart wenn er in „Kultur und Globalisierung“ auf den Begriff 

des  Mythos  zu  sprechen  kommt.  In  seiner  Reflexion  über  den  Prozess  des  westlichen 

Kulturimperialismus bezieht er sich auf Roland Barthes´ Umgang des Mythos mit dem Fremden und 

zitiert aus der Originalausgabe der „Mythologies“: „Ein konstantes Merkmal aller Mythologie ist die  

Unfähigkeit,  sich  den  anderen  vorzustellen.  […]  Der  Mythos  reiht  ein,  durch  die  stärkste  aller  

Aneignungsformen –  jene  der  Identität“.108 Sowohl  Mattelart  als  auch  Barthes  betonen daher  die 

kulturimperialistischen  Dynamik,  der  Verknüpfung  von  Mythos  und  Identität   zugrunde  liegt. 

Inwiefern er hierbei noch Freiräume sieht, bleibt fraglich.

Arjun  Appadurai  (1990)  unterbreitete  ein  Modell  von  Dimensionen  globaler  Informations-  und 

Kulturflüsse und bezeichnet diese als  Ethnoscapes, Mediascapes, Technoscapes, Financescapes und 

Ideoscapes. Diese „imagined worlds“ umfassen räumlich gesehen die gesamte Welt und verbinden die 

global verstreuten heterogenen Gemeinschaften in einem komplex verwobenen Netz von Landschaften 

miteinander.109 Ethnoscapes meinen die zunehmenden Ströme an Menschen, die sich nicht  als nur 

einem Ort zugehörig fühlen können und durch ihre globalen Bewegungen einen weltumspannenden 

Raum  bilden  z.B.  MigrantInnen,  Flüchtlinge.  Ideoscapes  bezeichnen  wiederum  die  Weltbilder,  

politischen Vorstellungen,  Wertmaßstäbe,  gesellschaftlich-kulturelle  Bilder,  die  diese  Menschen in 

sich tragen und untereinander  kommunizieren und aushandeln.  Mediascapes  umfassen private wie 

öffentliche  Kommunikationskanäle,  die  mittlerweile  global  stark  aufeinander  abgestimmt  und 

107 Vgl. Mader 2008: 217f
108 Mattelart 2006: 69 zitiert nach Barthes 1957: 44
109 Vgl. Appadurai In: Featherstone 1990: 296ff

37



miteinander  vernetzt  sind,  aber  sich auch gezielt  voneinander  unterscheiden.  Die  darin fließenden 

Inhalte formen scripts, an denen sich unsere Vorstellungen von einem möglichen Leben – auch dem 

anderer Leute an anderen Orten – orientieren und ausbilden.110

  

6.1.1.  Mythscape als Verknüpfung zwischen Mythos und Alltag

Johanna Overing (2004) benennt eine weitere für den Mythos relevante Dimension, die Mythscapes 

und aktualisiert bzw. spezialisiert damit Appadurais Modell. Joanna Overing ist eine Vertreterin der  

Mythenforschung  in  Amazonien,  die  sich  stark  auf  deren  Bedeutung  für  Alltagsdimensionen 

konzentriert  (anthropology  of  the  everyday).  Sie  orientiert  sich  dabei  nicht  am  westlichen 

Gesellschaftsmustern  sondern  forscht  über  die  Beschaffenheit  der  zwischenmenschlichen 

Beziehungen, über deren Sichtweise zum Guten Leben und die damit verbundenen moralischen Werte,  

Haltungen und Emotionen.  Soziale Qualitäten im Zusammenhang mit  friedlichem Zusammenleben 

z.B. Verbindungen mit den Ahnen sind eng mit dem mythischen Raum verknüpft.

Mythscapes bezeichnen einen Raum,  „in dem die mythische Welt  und die Alltagswelt miteinander  

verschmelzen“  und „umfassen also einerseits eine Dimension der Praxis,  in der Alltagsleben und  

mythisches Geschehen miteinander verwoben sind, andererseits impliziert der Begriff eine räumliche  

Dimension, die ihn mit anderen räumlichen bzw. kosmologischen Modellen verbindet“111

Für die Analyse und Interpretation transkultureller,  narrativer Vorgänge ist  die Beschaffenheit  und 

Wirkweise dieser globalen cultural flow von sehr hoher Bedeutung. 

Im Kontext der Globalisierung lädt das Modell der mythscapes dazu ein, sich damit auseinander zu 

setzen in welcher Form imaginäre Räume sich mit Bedeutungen füllen. Diese mythischen Inhalte und 

Symbole können – und das ist ebenfalls eine wichtige Eigenschaft des Mythos – aus unterschiedlichen 

Zeiten,  aber auch von verschiedenen Orten stammen.  Durch die Zirkulation und Verknüpfung der 

Inhalte und Strukturen, jedoch kontextabhängig erweitert und verändert sich der symbolische Raum.112

Diese Erkenntnisse fallen nicht nur den MythenforscherInnen ins Auge – auch die Lebensvollzüge 

sowie lern- und begegnungsbezogene Prozesse bestätigen dieser wissenschaftlichen Reflexion.

„Mythscapes  transzendieren  jedoch  auch  deutlich  ethnische  und  nationale  Grenzen,  sie  schaffen  

Bereiche transkultureller Praxis und interkultureller Begegnung“113

6.2. Mediale Mythenrepräsentation und ihr Identifikationspotential

Während früher Religionen und Standeserzählungen als klare kulturelle und/oder lokale Narrationen 

Identität stiften konnten und Anhaltspunkte für die Lebenserzählungen von Individuen geboten hatten,  

nehmen heute  zunehmend Medien diese Funktion war.  Auch die Artikulation von Identität  findet  

110 Vgl. Appadurai In: Featherstone 297ff
111 Mader 2008: 91
112 Vgl. Mader 2008: 239
113 Ebd. S. 239

38



zunehmend in medialen Räumen statt  und/oder bezieht  sich auf medial  rezipierte und verarbeitete 

Inhalte und Formen. Hepp et al zählen auf:

• Rückgriff auf Kommunikationsmuster der Medien

• Selbstidentifikation anhand von medienvermittelten Symbolen

• durch Bewertung und Kritik von Medieninhalten

• von Medien ausgelöste Identitätsarbeit

• kollektive Selbstvergewisserung mittels Medien 

• in mediengenerierten Öffentlichkeiten 

• durch ein Durchdringen des Alltags mittels medialer Muster und Themen 114

Im Zuge der starken Fragmentierung von kultureller Identität in verschiedene Dimensionen und der  

unüberschaubaren Anzahl und Kombinationen an medialer Teilhabe und Rezeption, weist Ien

Ang auf die Problematik einer holistischen Identitätstheorie hin, die sowohl die Wirkung der Medien 

im Ganzen als auch die als auch die alltagsweltliche Kommunikation als Beitrag zur Identitätsgenese 

umfassen sollte.115 Als realistisch sehen die AutorInnen eher die Darstellung und Interpretation von 

„einzelnen  Medienprodukten,  medialen  Repräsentationen  und  Diskursen  sowie  

Rezeptionserfahrungen bei der Artikulation verschiedener Identitätsaspekte“116

Krotz (2003) formuliert die These der „Identität als Balance“ und stellt Medien als Einflussfaktoren 

auf die Identitätslandschaft dar:117

− Strukturbildende Einflüsse: 

• Medienkommunikation wirkt sich auf die rollenspezifische Anteile eines Individuums 

aus und ist bedeutsam für die Identitätsbalance.

• Medien beeinflussen das Zusammenspiel von Denken und  Handeln.

− Thematische Ressourcen:

• Medieninhalte  liefern  Stoffe  für  Identitätsbildung  und  Selbstdarstellung  –  diese 

wiederum legen bis zu einem gewissen Grad fest, was andere „in uns lesen/sehen“.

• Mediale Figuren bieten uns Haltungen, Handlungsweisen etc. als Identifikations- und 

Vorbildcharaktere an.  

Durch die Globalisierung der Massenmedien – also unser aller Verbindung durch mediascapes – ist es  

für Identitätsressourcen wie Narrationen, Mythen etc. möglich, translokal vermittelt zu werden und 

auch für Angehöriger anderer kultureller Gemeinschaften verfügbar zu sein. 

114 Vgl. Hepp et al In: Winter et al 2003: 17
115   Vgl. ders. S. 15f
116  Hepp et al 2003: 16
117 Vgl. Krotz In: Winter et al 2003:40ff

39



Dies  führt  jedoch  nicht  dazu,  dass  sich  kulturelle  Identitäten  angleichen,  da  das  Publikum  ihre  

identitätsstiftenden Impulse aus einem großen Angebot wählen kann und die diverse Forschungen der 

Cultural  Studies  belegen,  dass  Inhalte  in  unterschiedlichen Kontexten  verschiedenartig  angeeignet 

werden.118

In  jedem Fall  steht  den  Individuen zu ihrer  kulturellen  Identitätsarbeit  eine  große und vielfältige  

Palette  an  Motiven,  Charakteren,  Werten,  Lebensverläufen  –  sowohl  von  „realen“  als  auch  von 

mythischen Kulturtexten - für (Teil-)Identifikation zur Verfügung.

6.3.  Filmwelten als transkultureller mythischer Identifikationsraum

Sowohl  im  Massenmedium  Fernsehen  wie  Kino  und  zunehmend  im  interaktiven  Raum  von 

Computerlandschaften,  Internet  und  Spielernetzwerken  finden  wir  viele  mythologischen  Stoffe  in 

einer reichen Bandbreite von „authentischer“ Wiedergabe bis modern-futuristischer Neuauflagen. 

Der  Kulturanthropologe  Lee  Drummond  analysierte  Hollywood-Filme  mittels  einer  kulturell 

kontextualisierten Mythenanalyse und stieß auf folgende parallele Schemata:119

• Konstruktion eines imaginären Raums

• Achsen der Bedeutungskonstruktion (siehe Lévi-Strauss):

o Beziehung  zwischen  Mensch  und  Tier  /  Beziehung  zwischen  Menschen  und 

speziellen (magischen-technischen) Artefakten und/oder Maschinen

o Beziehung vom Eigenen zum Anderen

o Beziehung zwischen Leben und Tod

• Gegensatzpaare / Dichotomien / Semiospace

• Schismogenesis120: Mythen und Rituale (aber auch Filme als Träger von Mythos und Ritus) 

beinhalten  tiefe  Konflikte  und  Widersprüche,  die  nicht  gelöst  werden  können,  deren 

Repräsentation – und darauf basierende Anerkennung/Enttabuisierung – von Bedeutung für 

kulturelle Prozesse.

• Humanisierung von Maschine als zeitgeistige Imagination der früheren Kontakte im Mythos 

zwischen  Mensch  und  Umwelt  (Animismus/Totemismus)  bzw.  Kommunikation  mit  einer 

feinstofflichen Anderswelt  (Ahnen,  Geister,  Elementarwesen).  Drummond verwendet  dafür 

den Begriff des „Maschinen-Mythos“.

Filmmythen,  die  in  dieser  Tradition  stehen  und  auch  als  Zukunftsmythen  bzw.  auch 

Kontaktmythologien nach Gerhards verstanden werden können, sind große tlw. trilogisch angelegte 

Fantasy-Erzählungen“ z.B. Star Trek, Krieg der Sterne, Avatar.

118 Vgl. Ang 1999a, b und Hepp 199 nach Hepp et al In: Winter et al 2003: 12f
119  Vgl. Drummond 1996 nach Mader 2008: 180ff
120 Der Begriff stammt laut Mader 2008: 181 ursprünglich von Gregory Bateson und wurde von Drummond übernommen.

40



Folgende Prozesse können unter den Kontext der Intertextualität  von mythischen Inhaltselementen 

gestellt werden (Mikhail Bakhtin, 1981)121:

• Hybridisierung kultureller  Mythologien  z.B.  Herr  der  Ringe,  Die  Chroniken  von Narnia,  

Pirates of the Carribian

• Bricolagen mit mythischen Symbolen

Sowohl  das  westliche  (Hollywood-)  als  auch  das  östliche  (Bollywood-)  Kino  bedienen  sich  der 

Wiederaufbereitung,  aber  auch  Intertextualisierung  von  klassischen  kulturellen  Mythen  –  z.B. 

Griechische Mythologie, Hinduistische Mythen, Nordische Mythen etc.

Doch  im  indischen  Kino  ist  die  mythisch-narrative  Dimension  besonders  intensiv  sichtbar  und 

beeinflusst  noch  immer  die  herrschende  kulturelle  Werte,  Alltagspraktiken  und  Identitäten.  Zum 

Beispiel  sind mythische  GöttInnengeschichten  und Familienideale  entsprechend Johanna  Overings 

Konzept  der  mythscapes  mit  dem  kulturell,  sozial  angemessenen  Verhalten  der  realer  Personen 

verwoben122. Die weiterhin durch den Film aufrechterhaltenen mythisch-religiösen Ideale übertragen 

sich  unzweifelhaft  auf  die  noch  immer  in  weiten  Schichten  vorherrschenden  tatsächlichen 

Rollenerwartungen an Frauen, und auch an Männer. 

Eine  weitere  Dimension  von  Film,  Mythos  und  Identifikation  ist  die  auch  global  umspannende  

Fankultur, die als eine Verflechtung von ideoscape, mediascape und mythscape gedeutet werden kann.

Diese beziehen sich entweder auf DarstellerInnen sowie Inhalte oder Umstände der Filmproduktion 

selber:

In  Indien  werden  DarstellerInnen  mythologisch-religiöser  Figuren  gerne  mit  ihren  Rollen 

ineinander geblendet. Das heißt die ZuseherInnen identifizieren (aktiv!) eine Gleichsetzung zwischen 

den  DarstellerInnen  und  den  Rollen,  die  sie  spielen.  Die  religiöse  Vorstellungen  –  dass  eine  

authentische  Darstellung  unweigerlich  mit  der  tatsächlichen  spirituellen  Verkörperung  (in  Indien 

Inkarnation genannt) einhergeht und in vielen Gegenden auch noch immer als Ritus veranstaltet wird – 

verstärkt einen solchen fast spirituell-kultisch anmutende Verehrung mancher indischen Filmstars.123

Als Fanmythen bezeichnet Wenger Ereignisse und oder Werte, die zur Schaffung bzw. zum Erfolg 

und dem Bestehen der der Erzählung geführt  haben. Sie  „bilden das Fundament einer narrativen  

Konstruktion  kollektiver  Fanidentität.  […]  bringen  die  Art  und  Weise  zum  Ausdruck,  wie  die  

Beziehung  zwischen  der  sozialen  Identität  als  Fan  und  ihren  konstitutiven  Bedingungen  erlebt  

wird.“124 Beispiel  Raumschiff  Enterprise:  Philosophie  der  damals  politisch  visionären  block-

gemischten Raumschiff-Crew, Fan-Aktionen zur Durchsetzung der Wiederaufnahme, etc.

121 Vgl. Mader 2008: 191
122   Vgl. Mader 2008: 195f nach Dwyer 2006: 145f
123  Vgl. Mader 2008: 197f
124  Wenger In: Winter et al. 2003: 357

41



Der Kult um ein Film bzw. eine ganze Filmographie und die Begeisterung für einen Star ist in der  

global verbreiteten Medienlandschaft (gerade bzw. nur was den Populärfilm betrifft) überzieht dann  

und wann große Teile des Globus.

Dies  hat  aber  keineswegs  nur  mit  der  medialen  Vernetzung  zu  tun,  sondern  entspringt  den 

transkulturellen Migrationsströmen z.B. in Indien lebende Deutsche bringt den Bollywood-Hype nach 

Europa. Hollywood-Blockbuster sind mittlerweile in fast allen Teilen der Welt zu sehen, wenn auch 

unter strenger Beobachtung durch Zensoren wie z.B. in China.

6.4. James Cameron´s Avatar – Rückkehr nach Pandora 

Eine  aktuelle  Film-Beispiel,  dass  den  inhaltlichen  Bogen  zwischen  Mythos,  kultureller  Identität,  

kulturellem Erbe und Globalisierung spannt ist James Cameron´s Welterfolg Avatar – Aufbruch nach  

Pandora (2009). Gleichzeitig lässt sich anhand dieses Films, der einer künstlichen Ethnographie mit  

Bezügen  zu  realen  Gruppen,  Orten,  Weltbildern,  Techniken,  und  Situationen  verknüpft,  die 

Konstruktion von Mythscapes darstellen.

Entsprechend  Overings  Definition125 spannt  sich  der  imaginäre,  potentiell  transkulturell  wirksame 

Raum  zwischen  dem  Mythos  und  Alltagsbezügen.  Im  Fall  von  Avatar werden  mythscapes 

zweidimensional sichtbar   – sowohl innerhalb der Filmhandlung als auch zwischen dem Film und 

dem aktuellen Globalisierungs-, Wissenschafts- und Ökologiediskurs. Diese Diskurse sind zu einem 

beträchtlichen Maß daran beteiligt das kulturelle Weltbild des postmodernen Menschen zu formen und 

auch zu wandeln.

Darüber  hinaus  bedient  er  sich  der  Intertextualität  in  Bezug  auf  Mythen  und  Erzählungen  und 

inszeniert die Handlung entlang der Bedeutungsachsen nach Drummond (siehe Kapitel 6.3. und 126)

6.4.1.Inhalt

Im Jahr 2154 sind die Rohstoffvorkommen der Erde erschöpft. Der Konzern Resources Development  

Administration baut auf dem fernen extrasolaren Mond Pandora den begehrten Rohstoff Unobtanium 

ab und gerät  dabei  in  Konflikt  mit  einer  humanoiden Spezies  namens  Na’vi,  die  sich  gegen die  

Zerstörung  ihrer  Umwelt  zur  Wehr  setzt.  Der  frühere  US-Marine  Jake  Sully,  der  seit  einem  

Kampfeinsatz  von  der  Hüfte  abwärts  gelähmt  ist,  wird  nach  Pandora  geschickt,  um  seinen  

verstorbenen Zwillingsbruder zu ersetzen, der für eine Art diplomatische Mission ausgebildet wurde.  

Mithilfe künstlich hergestellter Na’vi-Körper, sogenannter Avatare (analog den virtuellen Avataren),  

die  sich  mithilfe  von  Gedankenübertragung  steuern  lassen,  soll  Kontakt  zu  den  Ureinwohnern  

hergestellt  werden,  um sie davon zu überzeugen,  den Widerstand gegen den Abbau des Rohstoffs  

aufzugeben. Während das zuständige Team um Dr. Grace Augustine vor allem wissenschaftliche Ziele  

verfolgt und auf Vermittlung aus ist, will der militärische Leiter der Basis, Colonel Miles Quaritch,  

dass Sully ihm Informationen bezüglich der Verteidigungsstrategien und Schwachstellen der Na’vi  

125 Vgl. Seite …
126 Vgl. Drummond 1996 nach Mader 2008: 180ff

42

http://de.wikipedia.org/wiki/Humanoid
http://de.wikipedia.org/wiki/Unobtainium


zuspielt. Quaritch verspricht ihm die Kosten einer Wirbelsäulenoperation zu übernehmen und Sully  

sagt zu.

Trotz  anfänglicher  Probleme  fassen  die  Na’vi  und  insbesondere  Neytiri,  die  Häuptlingstochter,  

Vertrauen zu  Sully,  und zwischen den  beiden  entsteht  eine  Liebesbeziehung.  Sully  durchläuft  die  

Ausbildung zum Krieger und wird schließlich in den Stamm aufgenommen. Sully wird klar, dass die  

Na’vi  ihre  Heimat  niemals  aufgeben  werden,  da  ihre  Existenz  eng  mit  ihren  heiligen  Stätten  

verbunden ist, von denen eine greifbare, spirituelle Kraft ausgeht. Als es zur militärischen Eskalation  

kommt, läuft Sully zu ihnen über. Mit der Bändigung eines mächtigen Drachenvogels gelingt es ihm,  

einen  alten Mythos zu  beschwören und alle  Stämme  der  Na’vi  zu  vereinen.  Nach verlustreichem  

Kampf können die Menschen in die Knie gezwungen werden und müssen Pandora verlassen. Sully  

verlässt  mithilfe  einer  magischen Zeremonie  seinen  menschlichen Körper  und wird endgültig  ein  

Na’vi.127

6.4.2.  Kultur- und Kommunikationsskizze

Die Gesellschaft der Menschen widmet sich im Film zwei Haupttätigkeiten auf Pandora. Einerseits  

geht es um die politisch-diplomatisch-militärische Eroberung und wirtschaftliche Nutzung bzw. eher 

Ausbeutung von Pandora. Andererseits sieht man Handlungsfelder der Ethnologie, Wissenschaft und 

Entwicklungskommunikation  z.B.  den  Aufbau  einer  Schule,  wobei  diese  Bereiche  für  die 

wirtschaftliche Zwecke instrumentalisiert werden.

Medialität  und Interaktivität  spielen  für  die  Menschen in  Avatar  –  Rückkehr  nach Pandora eine 

zentrale Rolle. Mithilfe von virtuell-technologischen Gerätschaften bzw. Räumen und Feldern können 

Menschen  ihre  Avatare  nützen  und  in  Kontakt  mit  den  Na´vi  treten.  Kommunikation  unter  den 

Menschen  findet  aufgrund  der  äußeren  Bedingungen  häufig  über  virtuelle  und  interaktive 

Medienkanäle statt.

Interpersonelle  Kommunikation  wird  als  weitgehend  von  Hierarchien  abhängig  dargestellt.  Die 

opponierenden  Interessensgruppen,  mit  dem  Hauptdarsteller  als  Grenzgänger/Verräter, 

kommunizieren in ihrem jeweils subkulturell durch Wertehaltungen und Berufsethos geprägtem Stil.  

Die Kommunikation der Na´vi basiert auf kulturellen Codes, die ebenfalls zwischen Zugehörigkeit  

und Andersartigkeit unterscheiden. Erst durch direkten Kontakt und Interaktion entsteht Verständnis 

für  Handlungsdimensionen,  Welt-  und  Wertebild,  die  eine  Aneignung  von  Kulturwissen  und 

Integration  möglich  macht.  Es  gibt  auf  Pandora  unterschiedliche  Stämme,  die  eine  neben  ihren 

spezifischen  Clan-Identitäten  eine  gemeinsame  Kosmologie  und  einen  solidarisierenden 

„Vereinigungsmythos“ anerkennen und entsprechend handeln.

127  Wikipedia http://de.wikipedia.org/wiki/Avatar_%E2%80%93_Aufbruch_nach_Pandora abgerufen am 28.2.2011

43

http://de.wikipedia.org/wiki/Avatar_%E2%80%93_Aufbruch_nach_Pandora


Über  die  Herstellung  von  physischen,  neuronalen  Verbindungen ist  es  den  Na´vi  darüber  hinaus  

möglich mit anderen Spezies zu kommunizieren. Eine zweite Qualität von Kommunikation pflegen 

die Na´vi mit der bio-energetischen Quelle bzw. Kraft Eywa, die ihnen als kollektiv geschaffenem und 

genützten Gedächtnisraum ihres Volkes heilig ist.

6.4.3.   Darstellung der multiplen Begriffsverortungen im Film

Mythos:  James  Cameron  gibt  offen  zu,  dass  er  sich  inhaltliche  Inspirationen  aus  vielen  bereits 

bestehenden  Literatur-  und  Filmvorlagen  geholt  hat  u.a.  erinnert  die  gesamte  Handlung  an 

„Pocahontas“, eine koloniale Kulturbegegnungs- und Liebesgeschichte.

• Einige  der  im  Film  vorkommenden  Namen  und  Bezeichnungen  z.B.  der  Planetenname 

Pandora kommt aus der griechischen Mythologie.

• Die  auf  Pandora  vorkommenden  und  von  den  Na´vi  wertgeschätzten  Tiere  bzw.  Wesen 

entstammen der klassischen Mythologie z.B. drachenähnliche Vögel und wurden digital mit 

echten und vorzeitlichen Tieren hybridisiert.

• Die  Na´vi  selbst  verfügen  über  mythische  Narrative  in  ihrem  Kulturschatz  z.B.  die  

Vereinigung der Na´vi-Stämme durch den Reiter des 

Kulturelle Identität:

• Speziell für den Film entwickelt der Sprachwissenschafter Paul Frommer Sprache und Kultur 

der  die  Na´vi.  Diese  pflegen enge  Familien-  und Sippschaftsverbande,  haben eine  eigene 

animistische Naturreligion und ihre spezifischen mythische Erzählungen z.B. der Vereiniger 

der Stämme der Na´vi kann einen speziellen Drachen reiten. 

• Die  Menschheit  inszeniert  er  in  einem  strengen  Gegensatz  dazu  und  spiegelt  darin  die  

kapitalistische,  kulturimperialistische,  materialistisch-technokratisch  geprägte  Postmoderne 

des Westens. James Cameron bedient in diesem Sinn die ethnologisch überholte Theorie bzw. 

kulturellen  Stereotypisierung  vom  „edlen  Wilden“128 und  den  naturentfremdeten 

weltenzerstörenden „Zivilisierten“.

• Die  Autorin  Naomi  Wolf  analysiert  diese  Dichotomie  als  tiefenpsychologisch  kollektiv 

wirksamer  nationaler  Entmythologisierung  der  amerikanischen  Identität  als  globaler 

Heilsbringer und ordnende Politik- und Wirtschaftshilfe.129

Kulturelles Erbe:

• Auch in diesem Punkt siedelt  Avatar die jeweils spezifisch geprägten Herkunftskulturen in 

dichotomischem  Gegensatz  an.  Die  Menschen  haben  sich  zwar  ihr  technisches  Wissen 

erhalten und perfektioniert, haben aber ihr kulturelles Erbe allem Anschein nach auf der Erde  

verloren  bzw.  zerstört.  Die  militärische  Intervention  scheut  sich  auch nicht  das  kulturelle  

128  Vgl. Wikipedia http://de.wikipedia.org/wiki/Edler_Wilder abgerufen am 28.2.2011
129  Vgl. Naomi Wolf 2010 http://www.politik.de/forum/kultur/220136-avatar.html abgerufen am 28.2.2011

44

http://www.politik.de/forum/kultur/220136-avatar.html
http://de.wikipedia.org/wiki/Edler_Wilder


Gedächtnis, im Film verkörpert durch die biologisch-spirituelle Kraft Eywa, anzugreifen mit 

dem klaren Ziel: “We will blow a crater in their racial memory“. Mit dieser Aussage trifft er 

den  Kern  beider  Konzepte  des  kulturellen  Gedächtnisses  (energetisch-biochemische 

Speicherung vs. soziologisch bzw. objektiviert vermittelt130) emFilm in

• Das kulturelle Erbe der Na´vi  wird im Film als Angelpunkt in Szene gesetzt  und umfasst  

ausgehend von unserer Definition des kulturellen Erbes sowohl potentielles 

o Stätten, die sowohl Natur- als auch Kulturerbe (cultural landscape/mixed property)  

darstellen und starken Identitäts- und Kulturbezug darstellen z.B. der Heimat-Baum, 

der Baum der Seelen

o immaterielles Kulturerbe (intangible cultural heritage) z.B. ihre Sprache, Heil-Rituale, 

die Kunst die Drachenvögel zu fliegen etc.

o Naturerbestätte (natural heritage site) z.B. bestimmte Orte auf Pandora

• Tatsächlich stellen für  viele  indigene Völker  eher  Naturorte,  und weniger  vom Menschen 

geschaffene Kulturstätten, Kontaktplätze für spirituell verortete Kultur- und Sozialhandlungen 

sowie rituelle Kommunikation mit GöttInnen, Elementarwesen und Ahnen dar. Solche Orte 

werden als „sakrale Landschaften“ bezeichnet.131

• James Cameron nahm auch sich auch tatsächlich existierende UNESCO-geschützte Stätte als 

Vorlage für den Film u.a. die Mount Huangshan für die Halleluja-Berge132

6.4.4.  Konstruktion von Avatar als mythscape

Einige  der  filmischen  Inszenierungen  und  Konstrukte,  die  Avatar als  mythscape  im  Sinn  einer 

Verbindung zwischen mythischer Erzählung und Alltagsbedeutung erkennen lassen, wurden bereits im 

vorigen Unterkapitel 6.4.3. erläutert und den für die Seminararbeit bedeutsamen Begriffen zugeordnet.

1.) Avatare im Mythos, im Film und im virtuellen Raum

Mit dem Titel  Avatar und für den Filmmythos zentralen virtuellen Realität „Avatar“ schafft James  

Cameron eine doppelte Verknüpfung zwischen dem Film und einem kulturell-religiösen Mythos sowie 

einer sich gerade entwickelnden Zukunftstechnik.133

Der mythologische Begriff Avatar (ava-tar „herabsteigen“) entstammt der indischen Mythologie und 

meint  die verschiedenen Inkarnationen des Gottes Vishnu. Dieser taucht jeweils zum Wechsel der  

Weltzeitalter auf um die Menschen in ihrer Entwicklung zu fordern und zu unterstützen. Auch im 

polynesischen Pantheon taucht der Name Avatea (von Rurutu) als Schöpfergott auf.134 

130 Vgl. Assman In: Assman & Hölscher 1988: 12f
131  Vgl. Santos-Granero In: Halbmeyer & Mader 2004:94
132  Wikipedia http://de.wikipedia.org/wiki/Avatar_%E2%80%93_Aufbruch_nach_Pandora abgerufen am 28.2.2011; 
 UNESCO-Homepage http://whc.unesco.org/en/list/547 abgerufen am 1.2.2011
133Anmerkung der Autorin: Nicht nur in Avatar werden zweite virtuelle Realitäten als möglich dargestellt; auch der Kinofilm    
 Surrogate schafft ein futuristisches Bild vom Ausbau der bisher nur Internetbasierten „Second Life“- Option.
134  Vgl. Cotterell 2004: 148; 225; 

45

http://whc.unesco.org/en/list/547
http://de.wikipedia.org/wiki/Avatar_%E2%80%93_Aufbruch_nach_Pandora


Technologisch  gesehen  –  somit  in  unserem  Alltagsbezug  des  21.  Jahrhunderts  –  galoppiert  die 

sogenannte  Präsenzforschung  u.a.  die  International  Society  for  Presence  Research in  Windeseile 

voraus  und  experimentiert  damit  das  Hineinversetzen,  im  Sinn  einer  psychisch-neuronalen 

Identifikation, in künstliche Gestalten zu realisieren. Unter dem Begriff „Virtual Embodiment“ sollen 

bald interaktive Welten erkundet werden, aber auch Roboter gesteuert werden.135

2.)   Eywa   & die Gaia-Theorie  

Ein zentrales  Element,  durch das  Avatar als  Filmmythos  tatsächlich an der  Wiederbelebung bzw. 

Aktualisierung eines mythscapes“ beteiligt ist, hat mit der Darstellung von Eywa als bio-energetisch, 

aber auch gedächtniskulturell-spirituell bedeutsamer Qualität zu tun.

Die  Kosmologie  von  Pandora  als  vernetzter,  lebendiger  Organismus  zu  dem  auch  die 

PlanetenbewohnerInnen  dazugehören  (und  in  Folge  auch  erkranken  wenn  das  Gleichgewicht  des 

Planeten gestört ist), findet sich sowohl in animistischen und paganen Kulturen und Subkulturen als  

auch in ganzheitswissenschaftlich orientierten Forschungsfelder.

 

Jedoch anders als in den antiken Mythologien, in denen die Existenz von Göttern und „Realität“ bzw.  

der Ursprung bestimmte Vorgänge magisch bzw. ätiologisch erklärt und abgeleitet wird, greift James  

Cameron zwar auf mythische und religiöse Elemente indigener Völker zurück, verknüpft diese aber 

durch  die  erweiterte  Darstellung  bzw.  filmischen  Spiegelung  wissenschaftlicher  Erkenntnisse,  die 

durch ihre Forschungen einige Basisannahmen der in  Avatar vorkommenden Phänomene erläutern 

und/oder auch anhand neuer qualitativer Theorien darlegen können. 

Zu  diesen  Phänomenen  gehören  der  Vernetzungsgrad  ökologischer  Systeme,  die 

Kommunikationsfähigkeit  biologischer Spezies und symbiotischer  Verbände sowie die Frage nach 

einem feinstofflichen  Feld  für  Informationsweitergabe  ohne  direkten  physischen  Kontakt  zu  und 

zwischen den  Beteiligten.  Holistisch  arbeitende  NaturwissenschafterInnen136 haben ausgehend von 

System- und Feedbacktheorien die „Gaia-Theorie“ entwickelt. Auch unser Planeten Erde funktioniert 

als vernetztes, komplex organisiertes, autopoietischer Organismus. Physiker wie Fritjof Capra (1977, 

1996,  2002)  und  Rupert  Sheldrake  (1981,  2008)  forschen  seit  fast  drei  Jahrzehnten  zu  neuen 

Konzepten der Feld- und Raumtheorie und prägten u.a. den Begriff des morphischen Feldes.  In der 

Filmhandlung begegnen wir diesen Pänomenen als „Eywa“ die den Hilferuf der Na´vi hört und Tiere  

zu Hilfe schickt sowie den „Fluxstrom“, der rund um heiligen Stätte wirkt und z.B. die technologische 

Kommunikation erschwert.

135  Vgl. http://www.heise.de/tr/artikel/Die-totale-Illusion-1192976.html abgerufen am 1.2.2011
136  Vgl. Lynn Margulis 1999; James Lovelock 1988/1991; Brian Goodwin 2007; Stephan Harding 20092

46

http://www.heise.de/tr/artikel/Die-totale-Illusion-1192976.html


Mit  Avatar rückt James Cameron gleichzeitig den Blick Bild zurück, auf menschheitsgeschichtlich 

sehr  alte  kulturelle  Mythologien  sowie  auf  in  jüngster  Zeit  auf  Wissenschaftsebene  thematisierte 

Erkenntnisse der holistic science-community.137

Im kulturell-spirituellen Kontext von Paganismus und Animismus von Gesellschaften bezeichnet der 

Begriff Mythos u.a. die Zuordnung in einen religiösen Kontext; im Bereich der Wissenschaft verweist  

er  auf  einen  paradigmatischen  Schulstreit.  Holistische  Wissenschafter  sprechen  von  einer  neuen 

Qualitätsdimension der  erkenntnisgeleiteten Wissenschaft und äußern konstant ihre Vision von einem 

Pardigmenwechsel in qualitativ statt quantitativ orientierte Wissenschaften. Lovelock selbst lieh den 

Namen Gaia für die Theorie der „lebendigen Erde“ von der griechischen Erdmutter. 

Auch die interdisziplinäre Forschung zur Biokommunikation liefert neue Theorien und Modelle und 

lassen  dem  Mythos  Avatar Möglichkeiten  der  Anbindung  an  die  Realität  und  weisen  durchaus 

Alltagsrelevanz  für  unser  Wissen  von  der  Erde  und  die  damit  verbundenen  größeren  kulturellen 

Zusammenhänge auf.

Spannend wäre meines Erachtens noch die Frage, inwieweit der 3D-Blockbuster mit ca. 95,82 Mio.  

Besuchern  allein  in  den  US-Kinos,  dazu  beiträgt  Wissen  und  Akzeptanz  für  das  mythische  und 

wissenschaftliche Abbild unserer  Welt,  sowie  die  Tatsache der  Verknüpfung dieser  beiden bisher 

opponierenden „Kulturwelten“ zu schaffen.

137 Vgl. Resurgence e-book 2010 

47



7. Fazit und Ausblick

Die  Seminararbeit  zeigt  lediglich  einen  begrenzten  Ausschnitt  der  Vielfalt  an  Zusammenhängen 

zwischen Kultur, Identität und Narrativität auf. Als wichtiger Schnittpunkt der Begrifflichkeiten sei  

hier  im Fazit  die  Betrachtungsweise  des  Menschen als  homo narrans  von Kurt  Ranke  sowie  die 

Theorie der narrativen Identität nach Ricoeur aus Kapitel 2 und 3 in Erinnerung gerufen.

In Bezug auf die  kollektive Ebene liefern die Konzepte  der Erzählgemeinschaft  von Müller-Funk 

(2008) sowie der Begriff der symbolischen Gemeinschaft eine Idee von Narrativität in Gesellschaften.

Stuart  Halls  umfassende  Erörterung  kultureller  Identität  und  die  Auswirkungen  historischer  und 

erkenntnistheoretischer Momente spannen den Bogen bis in das Zeitalter der Globalisierung, die das 

Momentum für  die vorliegende Fragestellung interkultureller  bzw. globaler  Identifikationsprozesse 

durch Narrativität in Form des Mythos.

Das  Thema  Mythos  bzw.  Mythen  erweist  sich  als  eines  der  sehr  intensiv  und  kontinuierlich 

wissenschaftlich bearbeiteten Themen. 

Ernst Cassirers Sichtweise auf den Mythos als symbolische Form, der durch seine dialektische Natur 

das Potential für Entwicklung des Individuums und auch der Kultur als komplexem System enthält,  

nähren die Annahme, dass Mythen die Transformation von kulturspezifisch begrenzter Wahrnehmung 

hin zu einer globalen Orientierung anstiften und beflügeln können.

Immaterielles Kulturerbe als von der UNESCO definiertem Konzept verfolgt das Ziel von Menschen 

geschaffene und bewahrte Kulturzeugnisse ins Bewusstsein der der internationalen Gemeinschaft zu 

bringen und der jeweiligen Kultur und ihren Besonderheiten einen geachteten Stellenwert zu geben.  

Entsprechend der Auffassung von Mythos als sehr breiter Kategorie lassen sich in vielen kulturellen  

Praktiken, Narrationen, rituellen Festivitäten, Handwerkskünsten und Bezügen zur Natur und ihrem 

Reichtum mythologische Wurzeln oder Aspekte erkennen. 

Mythos  und  Performanz  als  Quelle  und  Medium  von  Identität  sind  damit  das  Herzstück  des  

immateriellen Kulturerbes der Menschheit. Narrativität ist sowohl intentional als auch unbeabsichtigt  

ein  ständiger  Begleiter  –  sowohl  als  Medium  der  Performanz  als  auch  der  Vermittlung  des 

Kulturerbes.  Erfahrungswissen  jenseits  verbaler  Kommunikation  soll  damit  nicht  an  Beachtung 

verlieren. 

Im Zeitalter der Globalisierung und der Kulturbegegnungen werden auch Mythos und Narration von 

den  globalen  Ströme  erfasst.  Identitäten  lassen  sich  nicht  mehr  auf  bestimmte  Räume  begrenzen 

sondern  müssen  mehr  denn  je  aktiv  erarbeitet  werden.  Das  Denksystem  der  global  flows  von  

Appadurai  erweitert  durch  Johanna  Overings  Konzept  der  mythscapes  schaffen  eine  Rahmen  um 

Mythos und Identität in Bezug zur realen Lebenswelt zu diskutieren.

48



Medien  als  eine  (fast)  weltumspannende  Landschaft  sind  Träger  von  Narration  und  Mittel  für  

Narrativität. Besonders das Medium Film transportiert und schafft Platz für Begegnung mit alten und 

neuen Mythologien. Hybridisierung und Intertextualität kennzeichnen die Schnittstelle von Globalität, 

Medium und Mythos. Die wissenschaftlichen Arbeiten von Mader (2008) und Drummond (1996) als 

AnthropologInnen, die sich der Methode der Filmanalyse bedienen belegen deutlich die Lebendigkeit  

und Modernität des Mythos als transkultureller Identitäten.

Postmoderne  Identitäten,  Medienlandschaft  und  immaterielles  Kulturerbe  im  Spannungsfeld  von 

Lokalität und Globalität befinden sich inmitten der Herausforderung unsere fragmentierte Kultur. 

Gabriele Sorgo (2010) ergänzt dies auf der Tagung „Neue Mythen in Kultur und Wirtschaft“  mit der 

Argumentation,  dass  konsequente  Entmythologisierung  sogar  bedrohlich  wäre,  da  wir  unsere 

kulturellen Anteile zerstören würden. Ihrer Ansicht nach  geht es um die Balance zwischen Vernunft  

und Mythologisierung.  Sowohl  WissenschafterInnen als  auch PraktikerInnen sind  sich  einig,  dass 

Mythen auf vielen Ebenen unseres modernen Lebens wirksam sind und dass Mythen das Potential in 

sich tragen als Leitbilder für neue Herausforderungen zu wirken.138

Als  Literaturarbeit  stellt  die  Seminararbeit  eine  theoretische  Orientierung  zur  Verknüpfung  von 

Identität  und  Mythos  als  kulturell  grundlegendster  Textform  und  symbolischer  Struktur  von 

Narrativität im Spannungsfeld von kultureller Verortung und globaler Orientierung dar.

Die  ursprüngliche  Ausgangsmotivation  der  These  „Mythen  haben  das  Funktionspotential  

transkulturelle  Identifikation  mit  global  relevanten  Themen  zu  erzeugen.“  

kommunikationswissenschaftlich  nachzugehen,  wurde  im  Rahmen  des  gewählten  Arbeitsumfangs 

noch nicht entsprochen. Als bedeutsame Themenfelder erachte ich folgende Aspekte als bedeutsam:  

Natur & Umwelt, Wirtschaft, Menschenrechte, Wissenschaft, Kultur & Gesellschaft, Migration sowie 

globale Konflikte

Um tatsächlichen Verknüpfungen dieser globalen Gesellschaftsdimensionen mit mythischen Inhalten 

bzw.  Symbolen  aufzuspüren,  muss  noch  ein  entsprechender  empirisch  operationalisierter  Boden 

aufbereitet werden um der Forschungsfrage in angemessener wissenschaftlicher Qualität zu begegnen.

Mythos und Logos sollen dabei  nicht als  konkurrierende Gegensätze gesehen werden,  sondern als 

zwei  Seiten  der  gleichen  Münze.  Beide  Erkenntnissysteme  sind  im  jeweils  eigenen  Licht  

nachvollziehbar.  Lévi-Strauss  (1958/67):  „Vielleicht  werden  wir  eines  Tages  entdecken,  dass  im  

mythischen und im wissenschaftlichen Denken dieselbe Logik am Werke ist  und dass der Mensch  

allezeit gleich gut gedacht hat“.139

138 Vgl. Sorgo 2010; Kreszmeier & Hufenus 2000; James Hillman 1972/2000;
139 Lévi-Strauss 1958/1967: 254 zitiert nach Mader 2008 

49



8. Anhang

8.1. Literatur

Abels, Heinz (2010). Identität. Wiesbaden 2006

Abels,  Heinz  (1998).  Interaktion,  Identität,  Präsentation.  Kleine  Einführung  in  interpretative  Theorien  der 

Soziologie. Opladen/ Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Appadurai, Arjun. In: Featherstone, Mike  (Hrsg.) (1990). Global Culture. Lodon: Sage Publication.

Assmann, Jan / Hölscher, Tonio (Hrsg.) (1988). Kultur und Gedächtnis. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Bargatzky, Thomas. Kulturelle Rekonstruktion von Natur: Mythos, Wissenschaft und der „Weg der Physis“. In:  

Glaeser, Bernhard / Teherani-Krönner, Parto (Hrsg.) (1992). Humanökologie und Kulturökologie. Grundlagen, 

Ansätze, Praxis. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Barthes, Roland (2010). Mythen des Alltags. Berlin: Suhrkamp Verlag.

Brednich, Rolf Wilhelm (Hrsg.) (2010). Erzählkultur. Beiträge zur kulturwissenschaftlichen Erzählforschung. 

Berlin, New York: Walter de Gruyter.

Böhme,  Gernot.  Identität.  In:  Wulf,  Christoph  (Hrsg)  (1997).  Vom  Menschen.  Handbuch  Historische 

Anthropologie. Weinheim und Basel: Beltz Verlag.

Campbell, Joseph (1992). Die Mitte ist überall. Die Sprache von Mythos, Religion und Kunst. München: Kösel-

Verlag.

Cassirer, Ernst (2002). Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das mythische Denken. Hamburg: 

Felix Meiner Verlag GmbH.

Cotterell, Arthur (2004). Mythologie. Götter, Helden, Mythen. Köln: Parragon.

Graf, Klaus. Ursprünge und Herkommen. Funktionen vormoderner Gründungserzählungen. In: Gehrke, Hans-

Joachim (2001). Geschichtsbilder und Gründungsmythen. Band 7: Identitäten und Alteritäten

Hall & du Gay (Hg.): Questions of cultural identity. London 1996

Hall, Stuart (1994). Die Frage der kulturellen Identität. In: ders. Rassismus und kulturelle Identität. Hamburg:  

Argument-Verlag. 

50



Hönes, Ernst Rainer. Das Kulturelle Erbe. In: Natur und Recht. Zeitschrift für das gesamte Recht zum Schutze 

der natürlichen Lebensgrundlagen und der Umwelt (2003). Volume 31/Nummer 1. Springer Verlag

Knabel,  Klaudia /  Rieger,  Dietmar  /  Wodianka,  Stephanie  (Hrsg.) (2005). Nationale  Mythen  -  kollektive 

Symbole : Funktionen, Konstruktionen und Medien der Erinnerung. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Kraus,  Wolfgang (2000).  Das erzählte Selbst.  Die narrative Konstruktion von Identität  in der  Spätmoderne.  

Pfaffenweiler: Centaurus-Verlags-Gesellschaft.

Kreszmeier, Astrid Habiba & Hufenus, Hans-Peter (2000). Wagnisse des Lernens. Bern: Haupt Verlag.

Luger,  Kurt.  Interkulturelle  Kommunikation  und  kulturelle  Identität  im  globalen  Zeitalter.  In:  Rudi 

Renger/Gabriele Siegert: Kommunikationswelten. Innsbruck 1997

Luger, Kurt/ Wöhler, Karlheinz (2010). Kulturelles Erbe und Tourismus. Innsbruck: Studienverlag.

Luger, Kurt (2010). Tradition, Ritual, Inszenierung. Kulturelles Erbe im Spannungsfeld von bewahrender Pflege 

und touristischer Vereinnahmung.. Salzburg:  Pdf-Dokument des Autors.

Mader, Elke (2008). Anthropologie der Mythen. Wien: Facultas Verlag.

Mattelart, Armand (2006). Kultur und Globalisierung. Marktmacht gegen Vielfalt. Zürich: Rotpunktverlag.

Müller-Funk, Wolfgang (20082). Die Kultur und ihre Narrative. Eine Einführung. Wien, New York: Springer 

Verlag.

Nünning, Ansgar (Hrsg.) (2005). Grundbegriffe der Kulturtheorie und Kulturwissenschaften. Stuttgart, Weimar: 

Verlag J.B. Metzler.

Reinwald,  Heinz  (1991).  Mythos  und  Mensch.  Zum  Verhältnis  von  Wissenschaft,  Kultur  und  Erkenntnis.  

München: Wilhelm Fink Verlag.

Röhrich, Lutz (1974). Märchen und Wirklichkeit. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag GmbH.

Schlesier,  Renate.  Mythos.  In:  Wulf,  Christoph  (Hrsg)  (1997).  Vom  Menschen.  Handbuch  Historische 

Anthropologie. Weinheim und Basel: Beltz Verlag.

Schwemmer,  Oswald  (1997).  Ernst  Cassirer.  Ein  Philosoph  der  europäischen  Moderne.  Berlin:  Akademie 

Verlag.

51



Servaes,  Jan.  Cultural  identity  and  modes  of  communication.  In:  Anderson,  James  (Hg.):  Communication 

Yearbook/12 1985

Wulf, Christoph / Göhlich, Michael / Zirfas, Jörg (Hrsg.) (2001). Grundlage des Performativen. Eine Einführung 

in die Zusammenhänge von Sprache, Macht und Handeln. Weinheim, München: Juventa Verlag.

8.2. Internetquellen

United Nations Educational, Scientific and Cultural Organizations www.unesco.com, www.unesco.at 

Nationalagentur für das immaterielle Kulturerbe http://nationalagentur.unesco.at/ 

Wikipedia – Die freie Enzyplopedie www.de.wikipedia.org 

Dambeck Holger „Die totale Illusion“ In: Technology Review 03/2011 erschienen am 23.2.2011 / abgerufen am 

1.3.2011 www.heise.de   

Dokumetation des Symposiums „Psychotherapie, Empowerment, Identität“ Stiftung Lebensnerv am 17.3.2010 / 

abgerufen am 11.3.2011 www.lebensnerv.de/misc/Dokumentation-Symposium17-03-2010.pdf 

8.3. Sonstige Quellen

Konferenzmitschrift „Neue Mythen in Kultur und Wirtschaft“ 

10.-12. November 2010, Aula der Universität Innsbruck. Tagungsreihe Kultur und Wirtschaft in Kooperation mit 

der Gedächtnisstiftung Peter Kaiser (1793-1864)

52

http://www.lebensnerv.de/misc/Dokumentation-Symposium17-03-2010.pdf
http://www.heise.de/
http://www.de.wikipedia.org/
http://nationalagentur.unesco.at/
http://www.unesco.at/
http://www.unesco.com/

