Spezialseminar: Kulturelles Erbe und Kulturindustrie
Ao.Univ.-Prof. Dr. Kurt Luger
Mag.? Christina Purgy (9820780)

Universitat Salzburg, Institut fir Kommunikationswissenschaften

NARRATION ALS KULTURELLES ERBE

Mythen im Spannungsfeld kultureller Identitat und globaler Identifikation




INHALTSVERZEICHNIS

EiNLEitUNE. . cuviniiniiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiittietietetettatsesssassatsnssssssnsosssnssnsssssamsssnsssssnse 4
1.1. PersOnliche MOtIVAtION. .........ut et 4
1.2, FOTSCRUN S I ESSC. ..t eut ettt ettt ee ettt et ettt e e et et e e et et et et et e et e eeae s nnaaeeeaans 4
1.2.1. Forschungsfrage. ......cououin i e e 5
1.2.2. ZEeldefinition. ... .o.ouie e 5
130 BegriffsKIAIUNG. ... 5
LA, MethOdiK. . ..o e 7
Kultur & Narrativitiit.....oocoveiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiitiitiititiettetietenecestenscosensens 8
2.1 KUtUIR@OTION. . oot e 8
2.2. Erzdhltheorien im kommunikationswissenschaftlichen Kontext..................c.oooiiiiiinn, 9
Identitit & Narrativitfit.....ccoovieiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiecitietieceteciecncemneecaees 12
3.1, TdentitAtSKONZEPLC. .. vttt ittt as 12
3.2. Kulturelle Identithit. ... 14
3.3. Identifikation als narrativer Entwicklungsprozess von Gemeinschaften.............................. 16
Mythos — Textsorte und symbolische FOrm.......ccccccvivuiiiiiiiiiiiiiiiniiiiiiiiiiiiiieiiiiinen o 18
L O D 1< 12V L5 () 211 18
4.2. Typologien von Volkserzahlungen. ...........c..o.iuiiiiii i 19
4.3. Traditionen der MythOSAEUIUNG. ... ...ouinititit i 20
4.4, Funktionen vOn MYthen.........o.oiiii e e e 20
4.5, MYthOStREOTICN. ....c.vieuiiiieiieiieti ettt ettt et e e st e e b e et aesseeseesessaesseessessesssesseensesseensensenns 22
4.6. Das performative Element von Mythen.............ooviiiiiiiiiiii e 22
Immaterielles Kulturerbe als Schnittstelle ... ceeeenne 28
5.1. Bereiche und Beispiele. .. .....iuiiriniiiiiii e 30
5.1.1.  Miindlich tiberlieferte Traditionen.............c.oooiiiiiiiiiiii e, 31
5.1.2.  Darstellende KUNSe. .. ......iuiitiit e 32
5.1.3.  Gesellschaftliche Praktiken, Rituale und Feste...........ccoviiiiiiiiiiiiiiiii s 33
520 RESUITIEE. ..ttt et e e e e e e e e 34
Mythen im Spannungsfeld globaler Kommunikation und Identifikation..............cccccceennn.. 36
6.1. Transkulturelle Identitit und globale Narrative. ..........c.o.ooiiiieiiiiiiiii i 36
6.1.1.  Mythscape als Verkniipfung zwischen Mythos und Alltag..............c.c.cooveiiiiiiiinn, 38
6.2. Mediale Mythenreprisentation und ihr Identifikationspotential................ccoceuiieiineiinainn.., 38

6.3. Filmwelten als transkultureller mythischer Identifikationsraum.....................cocoeeeivnnvnine. 40



6.4. James Cameron’s Avatar — Riickkehr nach Pandora..................c.coouueis e iiieeeeeaeannn 42

6.4.1. Inhalt

.................................................................................................... 42
6.4.2. Kultur- und KommuniKationSSKIiZzZe. . ............c.uevreeiniineiiieeieeee e e e eiea 43
6.4.3. Darstellung der multiplen Begriffsverortung im Film..................ccooeiivninieiinnnnnn.. 44
6.4.4. Konstruktion von Avatar als MythSCAPE.............vocvuneieeiiiiieieeiie e 45

Fazit und AUuSDIICK. ...ccciiiuiniiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii ittt er et een s sssea e aenes 48

. 1 P N 50

LT B 11 113 52

8.2, InternetquUELIn. ... .....oui i e 52



1. Einleitung
,,Die alten Gotter sind gestorben oder sterben und tiberall suchen und fragen die Menschen: Wie wird

die neue Mythologie aussehen, die Mythologie der geeinten Erde, eines in sich harmonischen Wesens?

1

1.1. Personliche Motivation
Die Faszination zu Mythen und Mérchen begleitet mich schon seit Kindertagen. Sowohl unmittelbar
als auch im Nachhinein betrachtet war es fiir mich immer zumindest teilbewusst, dass mythologisches
Bewusstsein und die Gegeniiberstellung meines Lebens zu mythischen Stoffen und Figuren in
Zusammenhang mit meiner personalen Identitét, inner-psychischen Erlebniswelt und biographischen

Gestaltung steht.

Der Einsatz von Mythen und Mirchen als Motive und die Anwendung narrativ-symbolisch-rituell
strukturierter Methoden in personen- und systemorientierte Entwicklungs- und Lernprozesse waren ein

weiterer Anreiz sich diesem Thema wissenschaftlich zu widmen.

Die derzeitige praktische Auseinandersetzung mit dem Mythos als symbolische Form in meiner
systemischen Ausbildung und das wissenschaftliche Literaturstudium von Texten der
Mythosforschung und der weiten Landschaft von Identitétstheorien und —modellen befruchten und

inspirieren sich gegenseitig und sind die Quelle meiner Forschungsmotivation.

Der Motivation hier etwas Neues ans Licht zu bringen und einen originellen Gedanken zu entwickeln
stehe ich — angesichts der Sinnflut an wissenschaftlichen Vertiefungen des Themas — mit Demut
gegeniiber. Dennoch soll diese Seminararbeit eine erste Basis fiir die Erarbeitung relevanter

Fragestellungen fiir ein zukiinftiges Dissertationsprojekt schaffen.

1.2. Forschungsinteresse

Die Thematik, die die Seminararbeit darstellen soll, sucht nach den mythologischen Momenten in
Kultur und Narrationen d.h. es geht um die Skizzierung von Mythos als Lesart von Kultur.
Mythologische Erzdhlungen sind eine der Urformen narrativer Kulturtexte und sollen
dementsprechend in ihren Formen und vielseitigen Funktionen beschrieben werden.

Der zweite Themenstrang widmet sich dem Begriff der Identitdt bzw. der kulturellen Identitét.
Identitétstheorien sowie Erzdhltheorien kldren personale wie kollektive Identifikationsprozesse.

Von besonderem Interesse ist fiir mich die Darstellung und Analyse des immateriellen Kulturerbes

von verschiedenen Kulturen im Hinblick auf ihren Beitrag zur Bildung und Bewahrung kultureller

! Joseph Campbell 1992: 20f



Identitdt. Welchen zentralen Stellenwert der Mythos bzw. Mythologie im immateriellen Kulturerbe
der Menschen hat soll hier ebenfalls ersichtlich werden. Jedoch geht es hier lediglich um eine
qualitative Argumentation der Sinnhaftigkeit dieser Fragestellung und keinesfalls um einen
quantitativ-empirischen transkulturelle Beweisbarkeit.

Das letztendliche und finale Interesse der Literaturarbeit mochte den kultur- und
kommunikationswissenschaftlichen Hintergrund zur Relevanz von Medien und Mythologie im
Umfeld von Globalisierung und Transkulturalitdt beleuchten. Hier stellt sich die Frage inwiefern
mythische Aspekte und Inhalte im Zeitalter der Wissenschaft, globaler Kommunikationslandschaft —
hier im speziellen dem Film — niitzlich sein konnen, um das Spannungsfeld kulturelle Identitdt vs.
globale Identifikation mit unseren wechselseitige Abhidngigkeit/Verbundenheit zu thematisieren und

zu reflektieren.

1.2.1.Forschungsfragen
*  Welchen Theorien liefern Hinweise zum Zusammenhang von Kultur, Identitét und
Narrativitét?
* In welcher Form kommen der Narration - insbesondere dem Mythos — und kultureller Identitét
eine Bedeutung im immateriellen Kulturerbe zu?
*  Welche Rolle spielen Medien und transkulturelle Rdume in Bezug auf Mythen als narrative

Identititsquelle und -spiegel?

1.2.2.Zieldefinition
* Darstellung von Narrativitit als Basiselement von Kultur, Identitit bzw.
Identifikationsprozessen
* Beschreibung von Mythos als symbolische Form und kultureller Textsorte
* Verklammerung von Narrativitdt, kultureller Identitdit & Mythos am Beispiel des
immateriellen Kulturerbes
e Skizzierung der Rolle von Medien und globalen Dimensionen als transkulturelle

Identifikationsrdume

1.3. Begriffsklirung
., Narrativ als eine theoretisch streng gefasste Kategorie, die auf das Muster abzielt [...] und
Narration als einen Terminus, der den Akt und das Prozessuale mit einschliefft und exakter ist als

Jjener der Erzihlung, die im Deutschen sowohl die Narration wie das Narrativ einschliefit.

, Mythen sind Geschichten, sie stellen eine spezifische Dimension narrativer Kultur da, deren

vielstimmiger Diskurs in einem breiten Spektrum von Definitionen, Analysen und Interpretationen

2 Miiller-Funk 2008: 15



reflektiert wird. Sie weisen flieffende Ubergiinge zu anderen Erziihlweisen auf, erkliren Natur und
Ubernatiirliches, berichten von Menschen, Gottlnnen, Geistern und Ddmonen, vom Ursprung der
Dinge und von den Regeln des Zusammenlebens. Sie sind der Lebenswelt jener Menschen verbunden,
die sie weitergeben und gestalten, zirkulieren aber auch tiber grofe Distanzen und kulturelle Kontexte
hinweg und erzdhlen immer wieder von Gefiihlen, Wiinschen oder Konflikten, die Menschen in

verschiedenen Kulturen beriihren. >

,,Der Begriff des kulturellen Erbe umfasst Zeugnisse menschlichen Handelns ideeller, geistiger oder
materieller Art, die als solche fiir die Geschichte der Menschen bedeutsam sind und die sich als
Gegenstinde, Raumdispositionen oder Orte beschreiben oder lokalisieren lassen.’

Luger kristallisiert Kulturerbe als ,, Erhaltung und Weiterfiihrung von kulturellen Ausdrucksformen
und Praktiken

Unter kultureller Identitit listet Wikipedia ,,das Zugehdrigkeitsgefiihl eines Individuums oder einer
sozialen Gruppe zu einem bestimmten kulturellen Kollektiv. Dies kann eine Gesellschaft, ein
bestimmtes kulturelles Milieu oder auch eine Subkultur sein. Identitdit stiftend ist dabei die
Vorstellung, sich von anderen Individuen oder Gruppen kulturell zu unterscheiden, das heifst in einer
bestimmten Anzahl gesellschaftlich oder geschichtlich erworbener Aspekte wie Sprache, Religion,

Nation, Wertvorstellungen, Sitten und Gebrduchen oder in sonstigen Aspekten der Lebenswelt. *“°

Jan Servaes konzentriert sich in seiner Definition auf den prozesshaften Charakter: ,, Cultural identity
refers to the constitution und cultivation of a reality on the basis of particular values, a reality in
which the value system and the social system are completely interwoven and imbued with the activity

of each other.”’

“Identification is a construction, a process never completed [...] on the back of recognition of some
common origin or shared characteristics with another person or group, or with an ideal, and with the
natural closure of solidarity and allegiance established on this foundation. ... a process of
articulation, a suturing. [...] It entails discursive work, the binding and marking of symbolic

boundaries.” ®

3 Mader 2008:7

* Hénes 2003: 19

> Luger In: Luger/Wéhler 2010: 22

® http:/de.wikipedia.org/wiki/Kulturelle_Identit
7 Servas In: Anderson1985: 383
¥ Hall 1996: 2f

%C3%Ad4t#cite note-0 abgerufen am 23.1.2011


http://de.wikipedia.org/wiki/Kulturelle_Identit%C3%A4t#cite_note-0

1.4. Methodik
Die vorliegende wissenschaftliche Seminararbeit wurde mit dem Methode der Literaturrecherche

sowie einem Kapitel, das sich einer Kultur- und Filmanalyse bedient, umgesetzt.

Die  dafiir verwendete  Literatur  stammt aus den  Fachgebieten  der
Kommunikationswissenschaften, Soziologie, Ethnologie, Psychologie und Literaturwissenschaften. Zu
den Hauptbegriffen, die in der Seminararbeit miteinander verkniipft wurden, fanden sich in den
Universitétsbibliotheken eine stattliche Anzahl an Werken.

Das Internet als Recherchequelle lieferte die Texte und aktuellen Eintrége {iber die Listen des
immateriellen Kulturerbes. Als niitzlich im angemessenen Umfang erwies sich auch der Einsatz von
Wikipedia-Artikeln, vorwiegend um sich einen Uberblick iiber Begriffe und diverse Fachautoren und
Zusammenhénge zu verschaffen.

Ebenso informativ waren die Vortrige und Diskussionsbeitrdge der wissenschaftlichen
Tagung ,,Neue Mythen in Kultur und Wirtschaft”. Als Anregungen und aktuelle Einblicke in

Forschungs- und Praxisarbeit waren sie der Autorin wahrend der Erstellung der Seminararbeit préasent.



2. Kultur & Narrativitit

2.1. Kulturtheorien
Wissenschaftliche Veranstaltungen und Literaturstudium offenbaren einen riesigen ,,Griesberg™ an
Definitionen des Begriffs Kultur und Raymond Williams formuliert mit einer beeindruckenden
Leichtigkeit eine nach Ausdifferenzierung bei gleichzeitiger bedingungsloser Akzeptanz schreiende

Kulturformel ,, Culture is a whole way of life*’

., Kulturen werden als Zeichen und Symbolsysteme konzipiert, deren symbolische Ordnungen,
kulturelle  Codes und  Wertehierarchien  sich in  kulturspezifischen  Praktiken — und
Sinnstiftungsprozessen manifestieren. Die Konsequenz ist, dass kollektiv geteilte Werte und
Weltanschauungen immer nur vor dem Hintergrund der spezifischen Sinnhorizonte einer Kultur

verstéindlich sind “!°

Die UNESCO ,, bekrdftigt, dass Kultur als Gesamtheit der unverwechselbaren geistigen, materiellen,
intellektuellen und emotionalen Eigenschaften angesehen werden sollte, die eine Gesellschaft oder
eine soziale Gruppe kennzeichnen, und dass sie iiber Kunst und Literatur hinaus auch Lebensformen,
Formen des Zusammenlebens, Wertesysteme, Traditionen und Uberzeugungen umfasst; Stellt fest,
dass Kultur im Mittelpunkt aktueller Debatten iiber Identitdt, sozialen Zusammenhalt und die

wirtschaftliche Entwicklung einer Wissensgesellschaft steht; “"!

Stuart Hall befasst sich mit dem Grenzbereich von Kulturwissenschaften und der Kultur- und
Sozialanthropologie. Im Zuge dessen formulierte er eine allgemeine Kulturtheorie, dessen zentraler
Begriff der ,kulturelle Kreislauf* ist, in dem Zeichen und Représentationen wichtig sind. Diese sind
jedoch keineswegs statisch, sondern verdandern sich stindig durch Kontext und Gebrauch und miissen
dementsprechend interpretiert werden.

Laut seinem Modell sind ,, gemeinsame bzw. geteilte Bedeutungen *“ (shared meanings) Basis jeder
Kultur. Sprache fungiert hier als Medium, wobei Sprache hier in einem erweiterten
Begriffsverstindnis gesehen wird ,,als in System von Reprdsentationen [...] das nicht nur Texte,
sondern auch eine Reihe von anderen Ausdrucksformen umfasst, zum Beispiel Bilder Fotos, Film,
diverse Artefakte, Ausstellungen im Sinn von speziellen Anordnungen von Objekten; Korper, Schmuck,

Kleidung, Musik, Tanz. "

In Niinning's ,, Grundbegriffe der Kulturtheorie und Kulturwissenschaften “ werden unter dem Begriff

? Luger In: Luger/Wohler 2010: 16 zitiert nach Williams 1981
10 Niinning 2005: 113

" http://www.unesco.de/443 html?&L=0
12 (Vgl.) Mader 2008: 153


http://www.unesco.de/443.html?&L=0

»Narrativistische Ansitze“ die Bedeutungselemente der Seminararbeit zusammengefiihrt:

N A. konzeptualisieren die Narration als anthropologisch ubiquitires Muster der Formgebung, das
fiir die menschlichen Erfahrungsbilder unverzichtbar ist. [...] Zu den komplexesten Funktionen von
Erzdhlungen zdhlen Identitdtsbildung und —reprdsentation. [...] Die fiir das Kollektivgeddchtnis
typische Narration ist der Mythos, aus dem sich fiir die Gruppe normative Werthierarchien und

Identititskonzepte ableiten. “"

Mythologie und die daraus entstechenden bzw. damit verbundenen Rituale, Gesellschaftspraktiken,
Feste, im wesentlichen viele Subkategorien kulturellen Erbes enthalten und bedienen sich dieser
shared meanings um eine bestimmte gesellschaftliche Funktion ausiiben zu konnen z.B. Identitéts- und
Identifikationsraum sein. Auf die gesetzméfigen Strukturen von Mythen gehe ich im Kapitel 2.3. zu

Erzahltheorien ein.

Die Auffassung von ,,Kultur als Text* entspringt den Verwebungen zwischen Literatur- und
Kulturwissenschaften, die u.a. durch Clifford Geertz's hermeneutische Herangehensweise. Er
bezeichnet Kultur als ein zu interpretierendes Dokument indem er kulturelle Praktiken essayistisch in
einer ,,dichten Beschreibung® zusammenfasst um die darin enthaltenen Sinn- und Bedeutungsgehalt
einer Kultur zu erfassen. Laut Niinning ,,analysiert [die kulturwissenschaftliche Lit.wissenschaft]
unterschiedliche kulturelle Zeichen- und Symbolsysteme sowie deren Genese und Funktionen als
Mittel kultureller Erinnerung, kollektiver Sinnstiftung und nationaler Identitditskonstruktion “."*

Dies  gilt meines  FErachtens auch  fiir die  kulturwissenschaftlich  orientierte

Kommunikationswissenschaft.

Miiller-Funkt (2008) kritisierte das bisherige Fehlen einer kulturanthropologisch und
kulturwissenschaftlich nutzbaren Theorie des Narrativen bzw. narrativen Theorie von Kultur. Nach
einer ausfiihrlichen interdisziplindren, geisteswissenschaftlichen Analyse kommt er jedoch zu
folgendem Schluss: ,, Eine narrative Theorie von Kultur ist nicht die einzig mogliche, weil Kultur

15 . . . .
. Er Kklassifiziert seine Theorie als

selber ein plurales und uniibersichtliches Gebilde darstellt.
schwach, betont jedoch ihre Sinnhaftigkeit, da sie dazu motivieren kulturelle Phinomene in ein neues

Licht zu riicken. '

2.2. Erzihltheorien im kommunikationswissenschaftlichen Kontext
Ziel der Seminararbeit ist u.a. die Herausarbeitung von Aspekten des Mythos als Lesart und
Bestandteil von Kultur bei gleichzeitiger Klarstellung welchen Beitrag hier die Kommunikation im

Rahmen von Mythenrezeption fiir identititsstiftende Prozesse leistet.

13 Niinning 2005: 160-162
' Niinning 2005: 109

15 Miiller-Funk 2008:14
16 vgl. ders. 2008: 310



Daher ist es in diesem Kapitel meine Aufgabe Erzéhltheorien zu skizzieren, die sich
schwerpunktméBig als kultur- wund kommunikationswissenschaftlich und weniger als

literaturwissenschaftlich positionieren.

Narrativitit als kulturelles Grundelement

Der Mensch ist bereits seit dem Beginn der Laut-Sprache ein erzdhlendes Wesen. In der Interaktion
mit anderen Menschen und im Bezug auf Qualititen und Ereignisse in seiner Umwelt teilt er sich — als

Person — mit.

Die Symbiose zwischen Mensch und Erzéhlung kann von beiden Seiten betrachtet werden:

1.) Erzidhlungen beinhalten u.a. den Mensch.

2.) Der Mensch braucht Erzédhlungen um sich, seine Erfahrungen und Erlebnisse mitzuteilen

3.) Im Prozess des Erzéhlens als Form des sozialen Handelns manifestieren sich Gemeinsamkeiten und
Differenzen.

4.) Erzdhlungen repréasentieren inner und dulere Wirklichkeiten der Menschen durch die Verwendung
von kulturell geformten verbalen und mimetischen Zeichen.

5.) Erzdhlungen beinhalten und erzeugen rituelle und symbolhafte Bedeutungsdimensionen.

Der Erzéhlforscher und Herausgeber der Enzyklopéddie des Marchens Kurt Ranke prigte 1967 den
Begriff des ,,homo narrans“. Der Inhaber eines Lehrstuhls fiir Volkskunde in Gottingen sicht das
Erzdhlen von Geschichten als grundlegendes menschliches Bediirfnis, um die Welt zu verstehen und
darauf folgend interpretieren zu kdnnen. In seinen Arbeiten und Thesen ging es ihm um die ,, Selbst-
Konstitution erzihlender Menschen durch ihre Geschichten* und den ,, homo narrans [...Jin einer sich
wandelnden sozialen und historischen Lage [...] quasi iiberzeitlich als ,, Reprdsentanten*'” der
Menschheit. “'*

Martin Heidegger sieht den Menschen sowohl als aktiven erzéhlenden Part als auch als Gegenstand

o 19
von Erzéhlungen.

In den Erkldrungsdimensionen von Erzéhlen im individuellen und kollektiven Kontext ist auch die
Rede von ,,Erlebnis* und von ,,Erfahrungen, welche laut Gadamer (1975) die Erinnerungen eines
Menschen ausmachen und die Lebenserfahrungen eines Menschen bilden. Diese sind ihm und anderen
iiber das Erzdhlen von Geschichten zugénglich und bilden die ,,Einheit des Selbst®.

Natiirlich bilden auch Geschichten, die ein Mensch aus anderen Quellen als seiner eigenen Erlebnissen
z.B. durch Volkslegenden, gehdrten Mythen, medial rezipierten Geschichten etc. einen Teil seiner

Gesamterfahrungen aus.

17 Ranke 1978: 40f zitiert nach Lehmann In: Brednich 2010:61
13 1 ehmann In: Brednich 2010: 60
19 vgl. Lehmann In Brednich 2010: 63

10



Erzdhlungen berichten davon, dass Menschen handeln. Menschen, die handeln, konnen in diesen
Erzdhlungen ihre eigenen Formen des Handelns wieder erkennen und sie symbolisch verstehen.
Erzdhlungen sind Texte, die so den schieren Intertextualismus tiberschreiten, dann nur dann, wenn

man sie von einer kulturwissenschaftlichen Perspektive aus betrachtet.”’

Die Erzéhlforschung zum homo narrans geht davon aus, dass der erzdhlende Mensch als soziales
Wesen auch ein Empfinden fiir das grole gemeinsame Ganze hat. Hierbei spricht die Literatur von
einer ,iibersubjektiven Gemeinsamkeit des Erlebens* bzw. familien- und milieugeprigten
,Erzdhlgemeinschaften - dazu mehr in Kapitel 3.
Kurt Rankes sieht in der Lebenswelt des homo narrans das Vorhandensein einer Art ,, Kollektivseele®,
die in den kulturwissenschaftlichen Disziplinen unter den Begrifflichkeiten ,kollektive Identitédt®,
,.kollektives/kulturelles Bewusstsein und verschiedene Formen des ,,Ged4chtnis* analysiert wurden.
Klaudia Knabel et al. (2005) dazu: ,, Kollektive und ihre spezifischen Erinnerungskulturen
greifen auf Mpythen, Symbole und Allegorien zuriick, um ihre Identitit als gemeinsames
Deutungsmuster von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu konstruieren, zu tradieren und in
dsthetischen Konstruktionen zu reprdsentieren. Der diachrone Wandel und die synchrone Vielfalt
kultureller Rahmenbedingungen schlieffen deshalb den Wandel von Mythen und Symbolen ebenso ein

wie die Modifikation von Identititsentwiirfen. "'

Spannend zu verfolgen ist auch die Diskussion iiber Bewusstsein und das Unbewusstsein im Akt des
Erzdhlens. Sowohl Roth (2001) als auch Lehmann anerkennen das Vorhandensein von verschiedenen
Bewusstseinszustianden; sie folgen der Ansicht, dass unbewusstes Gedankenmaterial unsere Gefiihle
und Handeln beeinflusst, aber nicht absichtsvoll erzihlt werden kann.”> Dem ist grundsitzlich zu
zustimmen, jedoch bestreite ich die Annahme, dass Erzéhlen stets in vollem Umfang einer Absicht
erfolgt. Aus psychoanalytischer Sichtweise gilt es als ziemlich gesichert, dass Erzdhlungen und das
damit verbundene Gedankengut und Erleben das Potential hat die Grenze des Unbewussten zu
durchbrechen und sich in die bewusste soziale und kulturelle Mentalwelt zu integrieren.

Erzdhlen erzeugt durch das Mitverfolgen von chronologischen bzw. achronologischen Ereignissen ein

direktes Erleben von Zeit und Abliufen.”

20 Miiller-Funk 2008:13
2! Klaudia Knabel et al (Hrsg) 2005: 10
2 Vgl. Lehmann In: Brednich 2010: 63f

2 Vgl. hitp://de.wikipedia.org/wiki/Mimesis

11


http://de.wikipedia.org/wiki/Mimesis

3. Identitit & Narrativitat

3.1. Identititskonzepte
Um im spdteren Verlauf der Seminararbeit zu verdeutlichen inwiefern kulturelles Erbe als
Verkniipfung von Narration mit personaler und kultureller Identitéit zu verstehen ist, sollen an dieser

Stelle die meines Erachtens relevanten Identitdtstheorien im kurzen skizziert werden.

Psychotherapeutischer Identitiitstheorie (Erik Erikson):

Eriksons Theorie geht davon aus, dass es einen starken gesellschaftlichen Zwang einer kohérenten Ich-
Identitit trotz aller Widerspriichlichkeiten gibt.”* Dieser Umstand kann und soll an dieser Stelle zwar
erwahnt, aber nicht ndher diskutiert werden.

Fiir die vorliegende Fragestellung von Narrativitét, Identitdt und kulturellem Erbe ist jedoch relevant,
dass [...] moderne post-psychoanalytische Theorien im psychologischen Diskurs (haben) gezeigt
(haben), dass die Konstruktion von Identitdit auf narrative Weise erfolgt: zu erzdhlen, wer man (Mann
oder Frau) ist. Mdrchen, Bildungs- und Entwicklungsromane sind als Geschichten zu verstehen, in
denen Identitit ge- und erfunden wird und in denen Identitit nachtrdglich und sinnstiftend festgelegt

. 25
wird.

Interaktive Identitéitstheorie (George Herbert Mead):

Personen gewinnen ihre Identitdt und eine Bewusstheit fiir sich selbst (Selbst-Bewusstsein) durch die
Interaktion mit der Umwelt. Der Akt der Rolleniibernahme ermoglicht es dem Individuum sich mit
den Augen der anderen zu sehen. Hierbei werden gemeinsame, signifikante Symbole geniitzt, Sprache
ist das wichtigste Medium, denn ,,aufler dem sprachlichen kenne ich kein Verhalten, in dem der
Einzelne sich selbst Objekt ist, und soweit ich sehen kann, ist der Einzelne solange keine Identitdt im
reflexiven Sinn, als er nicht sich selbst Objekt ist. Diese Tatsache gibt der Kommunikation
entscheidende Bedeutung, da sie ein Verhalten ist, bei dem der Einzelne in dieser Weise auf sich selbst

. «26
reagiert.

Der Mensch macht sich in den und durch die Geschichten, die er iiber sich erzdhlt und mit denen er
sich identifiziert zu einem Spiegel fiir sich selbst und die Umwelt. Diese Féahigkeit gibt dem Menschen
ein bewusstes Instrument fiir Entwicklung, Wandlung und Verdnderung z.B. die Erkenntnis, dass

unsere Weltgesellschaft neue Strukturen des Denkens und Handelns etablieren muss.

24 Bshme In: Wulf 1997: 694
25 Miller-Funk 2008:13
% Mead 1934: 184 zitiert nach Abels 1998: 25f

12



Identitiitstheorie der Spiatmoderne (Anthony Giddens):

Eine durchwegs seclbstbestimmte Form der Identitdtsgestaltung kann durch die gesellschaftliche
Abhingigkeit nicht gelingen. Das Konzept der Biographie ist eine indirekte Losung des
Identitdtsproblems. Durch aktive Biographiearbeit wird versucht eine Verbindung zwischen
verschiedenen Rollen, Lebensphasen, (sub)kulturellen Lebenswelten herzustellen. Dies nennt er
Identitdt als reflexives Projekt. Mit Mitteln der Kommunikation - intrapersonaler als auch
interpersoneller tlw. sogar virtuellen und massenmedialer - hélt und verkettet das Individuum die sich
staindig wandelnde duflere Verhéltnisse und darauf folgenden Verhaltensweisen (bzw. umgekehrt).
Biographien sind fragil ,, because the biography the individual reflexively holds in mind is only one

story among many other potential stories that could be told about her development as a self” *’

Identititsbildung bzw. die Notwendigkeit zur (erzdhlenden) Reflexivitét des Identititsprozesses — also
des Gewahrwerdens der eigenen Biographie — dhnelt in Struktur und Form einer Erzdhlung bzw.
einem Mythos. Beide Prozesse (Identitit/Biographie und Erzdhlung/Mythos) durchlaufen eine
Entwicklung und stellen Entwicklungen dar. Dies mag der Hauptgrund sein warum Mythen einen
hohen Grad an Identifikationspotential fiir Menschen darstellen. Der Mensch als erzdhlendes Wesen
erkannte vom Beginn an sein eigenes Wesen als permanente Wandlung an und formte seine narrativen

Formen entsprechend aus.

Als sowohl fiir personliche als auch fiir die kulturelle Identitét relevant erachte ich die von Béhme
erwdhnte Herausforderung der sich immer schneller entwickelnden und verdndernden Zeitgeschichte.
Dieser Vorgang bedingt ,, das endgiiltige Zerbrechen stindischer Ordnung; die durch politische und
ideologische Umbriiche bedingte Verleugnung von Identifikationen; die Exterritorisierung von
Widerspriichen; [...] die totale Mobilitit und der Verlust regionaler Bindungen; [...] und schliefflich
was fiir einen wachsenden Bevilkerungsanteil bedeutsam wird: Migration. “**

Postmodern gedacht, hat aber daher nicht einmal das Lebensprojekt der Biographie die Moglichkeit
Identitdt zu erzeugen; , es erweist sich ndmlich vielmehr als der verzweifelte Kampf gegen

Identitiitsverlust. “*

Narrative Identititstheorie (Ricoeur/ Kerby/ Meuter):

Der Begriff der narrativen Identitét geht von einem sehr offenen Konzept von Identitit aus und
verneint die Moglichkeit eines ,,wahren®, permanent bestéindigen Selbst.

Identitét konstruiert sich dieser Auffassung nach durch Erzdhlen als soziale Handlung. Durch die
Erzéhlung schafft das Individuum oder auch das Kollektiv eine Verbindung zwischen Vergangenheit,

dem Jetzt und der Zukunft.

27 Giddens 1992: 55 zitiert nach Bohme In: Wulf 1997: 696
28 Bshme In: Wulf 1997: 696
% Bohme In: Wulf 1997: 696

13



Erlebnisse und Vorgénge im Inneren (Gedanken, Ideologien etc.) werden durch einen roten Faden —
kausal, aber auch in anfangs gar chaotisch scheinender Komplexitit— miteinander verwoben. Das

Erzdhlen fungiert als Reflexion, Vorschau und aktivem Schaffensprozess.

,, Narrative Identitdt, ein Schliisselbegriff in der modernen Identitdtstheorie, ist die Art und Weise, wie
ein Mensch konkret in zwischenmenschlichen Begegnungen diese Identitdtsarbeit durch das Erzdhlen
durch narrative Konstruktionen von jeweils situativ relevanten Aspekten seiner Identitit leistet - wie
ich mich also jeweils in einer bestimmten Situation als Individuum in meiner Evzdhlung erkenntlich
mache. Diese vielen kleinen Identitditsarbeiten, die wir in unseren Interaktionen leisten, gehen in die
Erfahrungsgeschichte ein, die wir dann schlieflich als unsere Biographie verstehen, reflektieren und

erzihlen konnen. ““3°

Besonders attraktiv fiir unseren Kontext ist dieses Modell, da es nicht auf ein Individuum beschrankt
anwendbar ist, sondern auch fiir Kollektive zutrifft.” Mattelart (2006) spricht hierbei von der Kreation
,lebendigen Gemeinschaften bei gleichzeitigem Potential fir Kulturaustausch zwischen den

jeweiligen Kollektiven und spezifisch geformten Systemen. ™

3.2. Kulturelle Identit:it
Stuart Hall spricht in seinem Text zur ,, Frage der kulturellen Identitit” von einer Krise der Identitit.
Diese trifft nicht nur auf die Konstruktion einer personalen Identitdt zu sondern auch ,,der Prozess der
Identifikation selbst, in dem wir uns in unseren kulturellen Identitditen entwerfen, ist offener, variabler
und problematischer geworden. [...] In uns wirken widerspriichliche Identitdiiten, die in verschiedene

Richtungen dringen, so dass unsere Identifikationen bestindig wechseln.*”

Die Aussage ist insofern gewichtig, als unsere fragmentierten Identititen (alltags-)politische
Konsequenzen fiir uns und unser Umwelthandeln haben.” Entsprechend der jeweiligen Situation
entscheiden und/oder verstricken wir uns in den Widerspriichen. Es obliegt einer Art (bewusster bis
unbewusster) Wahl welche unserer Teil-Identitédt auf welches gesellschaftliche Narrativ/Argument mit
Hin- oder Abwendung reagiert. Diese ,,Autonomie” dieser Wahl kann und wird natiirlich von
unterschiedlichen Faktoren beeinflusst. Hall widmet sich ausfiihrlich den De-Zentrierungen des
Subjekts und den Auswirkungen auf die Bildung von Identitit:*

1. Marxistisches Denkens: Menschen sind den vorgefundenen und iiberlieferten Umstéinden

ausgeliefert.

3% Gabriele Lucius-Hoene http://www.lebensnerv.de/misc/Dokumentation-Symposium17-03-2010.pdf abgerufen am 11.3.2011
31'vgl. Kraus 1996: 168f

32 ygl. Mattelart 2006 : 97

33 Hall 1994: 182f

3* Vgl. Hall 1994: 185ff

35 vgl. Hall 1994: 193ff

14


http://www.lebensnerv.de/misc/Dokumentation-Symposium17-03-2010.pdf

2. Psychoanalyse: Identitdt wird andauernd unbewusst gebildet und ist daher eher ein Prozess der
Identifikation.

3. Strukturalist. Linguistik: Sprache ist ein gesellschaftlich und kulturell vorgegebenes codiertes,
aber instabiles System. Identitét ist mit Sprache sehr eng verwoben und daher in Abhéngigkeit
davon.

4. Foucault: Disziplinarmacht der Institutionen wirkt sich auf unsere Identifikationsprozesse aus.

5. Feminismus: Gesellschaftliche Bewegungen betreiben Identitétspolitik, indem sie an die

soziale Identitét der Individuen appellieren.

Nationale Identitit ist eine Form der kulturellen Identitdt mit dessen Genese sich Stuart Hall befasst.
Er analysiert nationale Identitdt als durch Représentationen wihrend die Nation selber ein System
kultureller Représentation meint. Eine Nation ist eine symbolische Gemeinschaft, die darum bemiiht
war z.B. ethnische Differenzen mit Hilfe einer gemeinsamen Sprache, verbindender kulturellen
Praktiken und vor allem Erzéhlungen aus dem Blickfeld zu rdumen. Folgende narrative Elemente sieht
er als prigend:™
- die Erzéhlung der Nation verbindet ,, Geschichten, Vorstellungen, Landschaften, Szenarien,
geschichtlichen Ereignissen, nationalen Symbolen und Ritualen her .’ Sie kommen hiufig in
Medien, Literatur und der Alltagskultur vor.
- Betonung von Ursprung, Kontinuitit, Zeitlosigkeit
- Erfindung der Tradition zur Einpragung von Normen und Werten
- Griindungsmythos

- Idee des reinen, urspriinglichen Volks

Assmann (1997) spricht u.a. von formativen Texten z.B. Stammesmythen, Heldenlieder und
Genealogien. Sie dienen ,,der Selbstdefinition und Identitétsvergewisserung®. Fiir solche fundierenden
Geschichten verwendet sie den Begriff ,Mythen”. Auch der Begriff der ,Alteritdt”
(Auseinandersetzung mit dem Anderen) ist im Sinne der Gegenséitzlichkeit relevant fiir

Griindungsmythen. **

Miiller-Funk erlautert in ,, Die Kultur und ihre Narrative®, das eine zentrale Bedeutung fiir die
vorliegende Seminararbeit einnimmt, von den Relationen zwischen der Identitét einzelner und der von
Gemeinschaften im Hinblick darauf, dass Identitdten narrativ konstruiert werden:
- Erzdhlmuster werden nicht von Einzelpersonen erfunden, sondern sind bereits in speziellen
Kultursegmenten z.B. in den Medien ausgearbeitet und stehen den Menschen als Diskurs zur

Verfiigung.

38 vgl. Hall 1994: 199ff
37 Hall 1994: 202
38 Assmann 1997: 142 zitiert nach Graf In: Gehrke 2001; 24

15



- Gesellschaften fordern von ihren Mitgliedern mdglichst eindeutige Identitét ein
- Erzdhl- und Identititsmuster von Individuen sind den grolen Erzdhlungen von
Gemeinschaften verbunden.

... ] unerfahrbare“, transzendentale Grofsen wie Gesellschaften und Nationen dadurch in den Status
der Erfahrbarkeit versetzt werden, dass sie , kopernah* und alltagsgerecht konstruiert werden [...]
werden diese als Megasubjekte imaginiert, die eine dhnlich stiirmische Geschichte durchlaufen wie in
Mdrchen, Bildungsromanen, Entdeckerfahrten und Abenteuergeschichten. Das Imagindre, so liefle
sich behaupten, ist gerade das Reale v.a. mit Hinblick auf Phdnomene im Umkreis von Geschichte,

Kultur und Nation. “”

Er resiimiert mit den Worten von Mark Currie: ,,/...] narrative is central to the representation of
identity, in personal memory and self-representation or in collective identity of groups such as

regions, nations, race and gender [...] ‘"

3.3. Identifikation als narrativer Entwicklungsprozess von Gemeinschaften

Im Prozess der Identifikation ist es wesentlich zu ergriinden, wo ich mich einordne bzw. dazuzihle.
Mindestens ebenso wesentlich ist es zu begreifen, inwiefern ein Unterschied zu anderen kulturellen
Umfeldern besteht. Im kommunikativen und sozialen Repertoire des homo narrans sind Erzdhlen und
Zuhoren iiberaus wesentliche Primédrmomente des Gebens und Nehmens um Identifikationsprozesse in
Gang zu bringen und zu durchlaufen.

,, Zweifelsohne sind es Erzdhlungen, die kollektiven, nationalen Geddchtnissen zugrunde liegen und
Politiken der Identitdt bzw. Differenz konstruieren. Kulturen sind immer auch als
Erzdhlgemeinschaften anzusehen, die sich gerade im Hinblick auf ihr narratives Reservoir
unterscheiden. Das gilt fiir die Mythen traditioneller Gemeinschaften ebenso wie fiir die modernen

41

groflen Erzdhlungen.

Miiller-Funk (2008) differenziert vier Erzdhlgemeinschaften. Die jeweiligen Formen der
Erzéhlgemeinschaften kénnen in der Gegenwart vorkommen und sind daher nicht unbedingt
chronologisch zu verstehen; bedeutend ist in welcher Tradition der Kontext der Erzdhlgemeinschaft
verortet ist. Was vielmehr dadurch verdeutlicht wird ist der ,,Zusammenhang von Geddchtnis,

Zeitkonstruktion, Identititsbildung und ihrer narrativen Technologie. “*

39 Miiller-Funk 2008:13f
40 Mark Currie 1998 zitiert nach Miiller-Funk 2008: 17

41 Miiller-Funk 2008:14
“2 Miiller-Funk 2008: 102f

16



Kennzeichen Identititsbezug Medium Charakteristische
Erzihlform
Mythische EG Vielfalt und Variabilitit von Identitét als kulturelle Oralitét, Marchen, Epos, Theater
Erzéhlungen, geschlossen, Zugehorigkeit; unverduBerliche als Inszenierung und
zeit- und zugeordnete, nicht- Objekte; kulturelle Bearbeitung
zukunftsabwehrend, fragmentierte Identitdt | rudimentire des Mythos (z.B.
,strukturkonservativ* Formen von Griechenland, Indien,
Schriftlichkeit Indonesien; die Grenzen
zwischen Ritual und
Theater sind flieBend)
Dogmatische Eindeutige Zuordnung von Starke und starre Schrift Traktat, Legende,
EG Erzéhlungen und ihnen Identitdt, Verkniipfung Minnesang, Weihespiel
zugeordnete Interpretationen | von Subjektivitdt und
(Kanon); gerichtete Universalitit;
Geschichte (z.B. Abgrenzung von Innen
Eschatologie); und Aufen;
Moderne EG Hierarchie von Erzéhlungen; | Starke und starre, aber | Klassische Medien, | Klassische
nationale ,,mythische* als individuelle Radio, Fernsehen; Autobiographie,
Erzdhlung bildet erfahrene Identitdt (im Roman,
Rahmenerzihlung fiir die Hinblick auf die wissenschaftliches
groflen Erzéhlungen des Industriereligion Buch, Reportage, Film
Fortschritts (Wissenschaft Nationalismus); und Montage;
und Technik) und der Verkniipfung von
Freiheit; Subjektivitit und
Nationalitit;
Postmoderne Geflecht von Erzéhlungen Fragmentierte und Video, Internet Videokunst, Poplyrik,
EG (,,Uniibersichtlichkeit*), multiple Identitét, Pornographie,

strukturell ironisches und
manieristisches Verhéltnis zu
den groflen weiterhin
wirksamen Erzéhlungen;
offene Geschichte;
Asthetische Inszenierung

Fliichtigkeit des
Subjekts im Hinblick
auf alle
Identitdtsangebote,
struktureller Zynismus
und Leere;

Fragmente, alle Formen
inszenierter Kunst,
essayistische und
artifizielle Formen
wissenschaftlichen
Schreibens,
autobiographisches
outing

(vgl. Miiller-Funk 2008: 101f)

17




4. Mythos — Textsorte und symbolische Form

4.1. Definitionen
In vielen Kontexten umweht das Wort ,,Mythos* die Bedeutung von Halbwahrheit und wird in die
Nihe primitiver Irrationalitit geriickt. Damit steht der Begriff in Opposition zum ,,Logos* im Sinne
der Rationalitidt und Erklarbarkeit. Dieser Aussage stimmen Wissenschafter u.a. Thomas Bargatzky
nur bedingt zu: ,, So wird etwa im Mythos die Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt, Geist und
Materie, Teil und Ganzem, innen und aufen nicht vollzogen, die fiir die wissenschaftliche
Welterklirung konstitutiv ist. Dennoch ist der Mythos ein rationales Verfahren der Welterklirung. « *
Der Religionswissenschafter Mircea Eliade sieht im Mythos ,.eine duflerst komplexe kulturelle
Realitdt, die sich aus vielen und einander erginzenden Perspektiven erdrtern und interpretieren

. 44
ldsst.*

Mythen bedienen sich im Besonderen dem kulturell geformten und wiederum Kulturformenden
symbolischen Zeichenvorrat und ihren Zeichensystemen, partizipiert und kreiert damit archetypische

Personen und Personifikationen von Werten, Normen und Qualitdten einer Gesellschaft.

Fiir die Kulturanthropologin Elke Mader widmet sich den ,, Mythen als einer besonderen Art von
Erzéihlungen, die mit vielen anderen Aspekten narrativer und visueller Kultur [...] mit verschiedenen
Bereichen des Alltags verflochten sind. [...] als Teil eines Kontinuums von verschiedenen
Erzéihlungen zu betrachten sind <

Bascom beschreibt Mythen laut Mader (2008) folgendermaBen: ,,Erzdhlungen, die als wahrhaftige
Berichte iiber Ereignisse gelten, die sich in der Vergangenheit zugetragen haben. Die Zuhdrerinnen
sollen sie glauben, sie werden als Autoritdt, als Antwort auf Unwissen, Zweifel oder Unglauben

«46

zitiert. Mythen sind Ausdruck eines Dogmas, [...]

Fiir unsere Fragestellung, die sich nach den narrativen und mythischen Dimensionen des kulturellen
Erbes und Identifikation mit globalen Themenfelder auseinander setzt, bietet Miiller-Funk eine
Definition, die sowohl fiir Mythen der Vergangenheit als auch der Gegenwart, zutreffend ist:

,, Zundchst einmal sind alle Mythen, alte wie neue, tibergreifende, sinnstiftende Systeme, die das
Verhdltnis des einzelnen zu einem an sich nicht fassbaren Ganzen explizit, vor allem aber implizit
regeln. Identitdt ist narrativ ausgelegt und korpernah, der Mythos ist eine Erzdhlung, die die
Dimension des einzelnen zeitlich wie rdumlich iibersteigt und ihm zugleich einen Platz zuweist; der

neue Mythos macht eine uniiberschaubar gewordene Welt fiir den Menschen vertraut. Er konstruiert

# Bargatzky In: Glaeser et al 1992: 76f; vgl. Reinwald 1991: 58ff
“ Eliade 1963/1988: 15 zitiert nach Mader 2008: 15f

5 Mader 2008: 16

46 Mader 2008: 17

18



die Identitdt von Mega-Subjekten nach dem Modell einer lebensgeschichtlichen Identitit. [...]
Sinnstiftung und Identitdtskonstruktion sind zwei wichtige Elemente moderner Mythologie, das

utopische Moment ein drittes. “"

4.2. Typologien der Volkserzihlung
Je nachdem aus welcher Disziplin heraus geforscht wird, werden unterschiedliche Typologien von

Mythen und Volkserzahlungen vorgeschlagen.

Mader (2008) bezieht sich auf den Anthropologen/Folkloristen William Bascom, der den Inhalt fiir das
wichtigste analytische Zuordnungskriterium. Erzihlungen beinhalten: **

o Mirchen

o Mythen

o Sagen

o Legenden

Der deutsche Erzdhlforscher und Volkskundler Lutz Rohrich teilt die Gattung der
»Volksiiberlieferungen nach den Stufen ihrer Wirklichkeitseinstellung [...] in geglaubt und nicht

geglaubte Arten von Erzihlungen*:”

o Mairchen
o Sagen
o Atiologische Erzihlungen
o Legenden & Volkslieder
o Schwank
Den Begriff ,Mythos“, ,mythisch“ verwendet er eher im Sinn einer dahinter stehenden

Vorstellungswelt/Kosmologie, deren konkreter, narrativer Ausdruck die oben aufgelisteten

Erzahlformen sind.

Um das Feld von Mythos zu kategorisieren gibt es ebenfalls mehrere Moglichkeiten:
o Geographisch/ethnisch/kulturell: z.B. dgyptisch, persische, babylonisch, ...,
o Inhaltlich: z.B. Schopfungsmythen, Wandlungsmythen, Apokalyptische, Kosmologische, ...,
o Chronologisch/Epochal: Klassische M., moderne M., Urbane M., Zeitgenossische M., ...,
o Funktional: Opfermythen, Kompensationsmythen, Widerstand- und Verteidigungsmythen,

50

Erfolgsmythen, ...,

47 Miiller-Funk 2008: 104f

8 ygl. Mader 2008: 17f nach Bascom 1965/1984: 7
49 Vgl. Réhrich 1974: Off

5% vgl. Mader 2008: 150

19



4.3. Traditionen der Mythos-Deutung
Heinz Reinwald widmet sich in seinem umfassenden Werk ,,Mythos und Methode“ - entsprechend
dem Untertitel dem ,,Verhiltnis von Wissenschaft, Kultur und Erkenntnis®.
Das Inhaltsverzeichnis seines Buches liefert eine iibersichtliche Strukturierung der weiten Landschaft
von Deutungen und Sichtweisen auf den Mythos als solches:

- Ritualistische Mythosdeutung: Bronislaw Malinowski (1884 — 1942)

- Strukturalistische M.: Vladimir Propp (1895 - 1970), Claude Lévi-Strauss (1908 — 2009) et al.

- Transzendentale M.: Ernst Cassirer (1874 - 1945) et al.

- Psychoanalytische M: Sigmund Freud (1856 — 1939), C.G. Jung (1875 — 1961) et al.

- Symbol-orientierte M.: Mircea Eliade (1907 — 1986)

Aus welchem Grund Reinwald konsequent auf die Erwdhnung und Einbeziehung von Joseph Campell
in seine sonst weitschichtige Diskussion der Mythenforschung verzichtet, hat sich mir noch nicht
erschlossen, soll aber hier erwahnt werden. Aus meiner Sicht wiirde ich Campell in die Kategorie der
symbolisch-orientierten Mythosdeutung einordnen. Eigentlich hat er mit der vergleichenden

Mythosdeutung eine eigene Richtung begriindet.

4.4. Funktionen des Mythos
Sozialanthropologische Forschung befasst sich mit den Inhalten und Funktionen von Mythen im
Hinblick auf bestimmte kulturelle und gesellschaftliche Aspekte und Beziehungsformen.
Mader (2008) dazu: ,, Zentrale Fragestellungen in diesem Zusammenhang beschdftigen sich mit den
Verbindungen zwischen Mythen und sozialem Kontext, mit der Funktion von Mythen zur Legitimation
sozialer Praktiken, politischer und o&konomischer Aktivititen sowie religiéser Riten, mit dem
Verhdltnis von Mythen und Alltag sowie mit ihrer Bedeutung fiir das soziale Prestige oder die

Konstruktion von Identitdit von Individuen und Gruppen. *°’

Mythen sind keine in ,,Stein und Meisel* geschlagenen Texte, sondern lebendiger Bestandteil der
funktionalen, pragmatischen und performativen Dimensionen von Kultur. Um die Bedeutung und die
Funktionsweisen eines Mythos zu verstehen braucht es ein hohes Mal} an Kenntnis der jeweiligen
Gesellschatft.
Bronislaw Malinowski Forschungsarbeiten waren wegweisend, indem er die bisher fiir sich stehende
Dualitit Mythos und Ritus in einen sozialen Kontext stellte. Damit lieferte er wichtige Impulse fiir die
soziologische Theorie des Mythos u.a. wies er der Figur des , mythmakers® einen besonderen
Stellenwert zu. Mythen konnen nicht allein hermeneutisch iiber die Textbedeutung erschlossen
werden, sondern im direkten Kontakt und Dialog mit mythmakern und der community.

- Funktion & Praxis: Mythen sind eng verbunden mit der Handlungsdimension und ihre

wesentlichste Aufgabe ist es soziale und religiose Regeln und Handlungen zu legitimieren.

5T Mader 2008: 85

20



Dem Prozess des Erzdhlens kommt daher ein hohes Mall an Wichtigkeit zu, da stark
ritualisierten Vorgéngen oft ein tatsdchlicher Einfluss auf Ph&nomene und Ereignisse
zuerkannt wird.

- Kontext & Bedeutung: Die Bedeutungen und Funktionen von Mythen sind eng verklammert
mit den jeweiligen Situationen und sozialen Gefiigen, in denen sie verortet sind. Diese
Tatsache konnen sich die mythmakers zu Gute machen indem bewusst gewéhlt und variiert
werden zu welchem Zeitpunkt welche mythischen Ereignisse und Elemente erzéhlt und

52
hervorgehoben werden.

Raymond First bezeichnet das Vorhandensein und die Wandelbarkeit von Mythen durch
Situationswahl und Fokus von ErzdhlerInnen als soziale Ressource.

Auch er weist auf den ausschlaggebenden kommunikativen Akt des Erzdhlens und Auslassens von
Teilen der Geschichte hin, der auf die Interpretation der mythisch iiberlieferten Vergangenheit einen

deutlichen Einfluss hat.”

Sowohl First als auch Malinowski verdeutlichen inwiefern durch Vorhandensein und Erzdhlen von
Mythen ein Machtfaktor ist, indem konkrete Interessens-, aber auch Identitatspolitik — in Bezug auf
das Individuum, aber auch auf kollektive Gemeinsamkeiten bzw. Differenzen — betriecben werden

kann.

Die Romanistin Fraucke Gewecke formulierte eine fiir die vorliegende Fragestellung wichtige
Grundsatzhaltung. Die Funktionalitit von Mythen beschrdnkt sich ihrer Ansicht nach nicht auf
urspriingliche und/oder vormoderne Gesellschaften, sondern besteht fiir alle Gesellschaftsformen und
—zeiten. ,, Die wichtigsten Funktionen des Mpythos sind seine kommunikative und pragmatische
Funktion: Kommunikativ wirkt er, indem er die Integration des Individuums in die Gemeinschaft und
innerhalb der Gemeinschaft ldentitdt, Kommunikation, Konsensbildung und Solidarisierung fordert;
pragmatisch wirkt er, in dem er durch Bereitstellung und Perpetuierung von (abstrakten) Leit- und
Modellvorstellungen und/oder (konkreten) Beispielen modellhaften Handelns das Individuum zu
einem fiir die soziale Praxis forderlich erachteten, d.h. auch gruppenkonformen Verhalten zu bewegen

mag. “*

Der Funktionalisierung von Johanna Overings Mythscapes widmen wir uns ausfiihrlich im sechsten

Kapitel zur Verkniipfung von globaler Identifikation und den Mythen besondere Bedeutung zu.

52 Vgl. Mader 2008: 86f
53 Vgl. Mader 2008: 88f
5% Gewecke 1990 75 zitiert nach Mader 2008:149f

21



4.5. Mythostheorien

Mythos als symbolische Form (Ernst Cassirer):

“> bezeichnet, spricht

Ernst Cassirer’s den sein Kenner Oswald Schwemmer als , Identitdtstheoretiker
vom Mythos als eine der symbolischen Formen und ,,jede von ihnen bezeichnet eine bestimmte

geistige Auffassungsweise und konstituiert in ihr und durch sie zugleich eine eigene Seite des

Wirklichen.

Erlebnis im Tun:

Cassirer emanzipiert sich von der vergeistigten Dimension der Erkenntnissuche und sieht das Sein im
Tun entstehen. Erst durch Tétigkeiten, die bereits schon durch Gestalten, Bilden und Formen ihren
Ausdruck finden, kann sich der Mensch in der Welt orientieren. Mithilfe symbolischer Prignanz kann

er seine Wahrnehmungen in Werke, Wissen und Kultur(giiter) umsetzen.”’

Kultur als Selbstbefreiung:

. Im Ganzen genommen konnte man die Kultur als den Prozess der fortschreitenden Selbstbefreiung
des Menschen beschreiben. Sprache, Kunst, Religion und Wissenschaft bilden unterschiedliche
Phasen in diesem Prozef3. In ihnen allen entdeckt und erweist der Mensch eine neue Kraft, die Kraft,

sich eine eigene ,ideale  Welt zu errichten. “**

Oswald Schwemmer als Cassirer-Experte fiigt den Begriff der ,kulturelle Existenz® bei und meint
damit Cassirers Auftrag an sich in der Aneignung universeller symbolischer Formen, damit meint er

alle Arten von Kulturgiitern - um zu einer ,,freie Personlichkeiten® zu werden.

Mythos als symbolische Form:

Der Mythos gilt ihm als urspriinglichste der symbolischen Formen und ist gleichzeitig Quell von
Kultur als solcher. Der Mensch gibt seinem Fiihlen einen werkhaften, ,,objektiven* Ausdruck; und ist
weiterhin der natiirlichen und sozialen Umwelt emotional zutiefst verbunden. Das den Mythos

bestimmende Moment ist die Identitit und Identititsdenken formt die Struktur des Mythos.”

Dieser Logik folgend, ist es fiir mich auch einsichtig, dass auch Gesellschaften ohne mythisches
Bewusstsein® in Wirkdimensionen von Mythen verwoben sind, darin Mythen entsprechend der jeweils
vorhandenen Identitdt entstehen konnen und die Menschen als Individuum und Kollektiv wiederum

davon beeinflusst sind.

35 Schwemmer 1997: 41

58 Cassirer 1977: 9 zitiert nach Schwemmer 1997: 23

37 Vgl. http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst Cassirer nach nach Oswald Schwemmer 1997: 30
58 Ernst Cassirer 2007: 345 zitiert nach http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst Cassirer

59 http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst Cassirer abgerufen am 26.1.2011

22


http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer
http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer
http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer

Dialektik des Mythos:

Das mythische Denken als grundlegendste symbolische Form der menschlichen Kultur fungiert u.a.
als Objektivierung des emotionalen Erlebens.

In dem sich der Mensch dem Mythos gegeniiberstellt entsteht die Moglichkeit zwischen individuell
oder kollektiven motivierten Handlungen zu unterscheiden und zu wihlen. Im Zuge dieses Prozesses
l6st sich der Mythos in seiner urspriinglichen Erlebnisform auf und fiihrt zu einem fiir Cassirer
wesentlichen Moment der Kulturentwicklung.”

Das hier inherdante Menschenbild geht von einer grundsitzlichen Autonomie bei gleichzeitiger

Verwobenheit mit dem sozialen und strukturalen Netz der Umwelt aus.

Syntagmatische Strukturanalyse (Vladimir Propp):

Durch die Analyse von mehr als 300 osteuropédischen Mérchen ergédnzt er die damals vorherrschende
Motivvergleichs- und Verbreitungsstudien. Er klassifizierte Funktionen von Handlungstrigerlnnen
(Dramatis Personae) und beschéftigt sich mit der Abfolge der Funktionen in unterschiedlichen
Erzidhlungen.

Der Herausgeber der englischen Ausgabe von Propp’s Werk ,,Morphology of the Folktales* Alan
Dundes erweiterte dessen Uberlegungen indem er die syntagmatische Strukturanalyse von Texten in

Bezug zu Kultur und sozialem Umfeld der Erzihlung setzt*'.

Theorie des Monomythos (Joseph Campell):

Aus dem Blickwinkel der vergleichenden Religionswissenschaft untersucht er Heldenmythen aus
unterschiedlichen Kulturen und Epochen. Ergénzt mit anthropologischen, strukturalen und
psychoanalytischen Theorien skizziert Campell die Gemeinsamkeiten verschiedener Mythen und
bezeichnet dieses transkulturelle Grundmuster als ,,Weg des Heros/Helden®. Dieses kommt natiirlich
nicht iiberall auf die genau gleiche Art und Weise vor, sondern formt sich unter den jeweiligen

Bedingungen und ist dem kulturellen Kontext angepasst.”

Strukturale Mythologie (Claude Lévi-Strauss)

Als Forscher der sich der strukturalen Anthropologie zuordnet, befasste Lévi-Strauss sich mit
Regelsystemen fiir die sozio-kulturelle Praxis von Gemeinschaften und Volkern. Stark geprigt vom
Sprachwissenschafter Ferdinand de Saussure und dem strukturalistischen Semiotiker Roman
Jakobson.

Die erste Forschungsphase® gipfelt in der zentralen Erkenntnis, dass Mythen eine sprachliche und eine

metasprachliche Ebene enthalten. Daraus leitet er ab:

% Ernst Cassirer: 2002: 275fF nach: http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst Cassirer

81 vgl. Mader 2008: 154-164
62 vgl. Mader 2008: 164ff
% Einteilung nach Oppitz 1975/1993

23


http://de.wikipedia.org/wiki/Ernst_Cassirer

Mytheme sind die kleinsten kognitiver Bestandteil von Mythen. Sie werden auf der Satzebene gesucht
und bestehen aus eine Subjekt und einem Pradikat — so wird die jeweilig relevante Beziehung
ausgedriickt. Der Sinn von Mythen ergibt sich aus der Art der Zusammensetzung.

., Mytheme reprdsentieren keine isolierten Elemente, sondern Beziehungen und Beziehungsbiindel und
nur durch die Kombination solcher Biindel erlangt der Mythos Bedeutung. “*

Die Deutung des Mythos erfolgt aus sich selbst heraus bzw. wird durch die Beachtung des
ethnographischen und kulturellen Kontexts moglich. Die Ordnung der Sprache zeigt im Mythos
besondere Eigenschaften, welche in ihrer Komplexitit nur iiber dem herkdmmlichen Niveau
entschliisselt werden kann. U.a. bedient sich der Mythos verschiedenen semantischen Codes, die in
Bezichung gesetzt eine Botschaften formen und dadurch Inhalte und Bedeutungen vermitteln.

In seiner zweiten Forschungsphase verkniipft Lévi-Strauss den Mythos mit den Dimensionen der
Lebenswelten von Gemeinschaften z.B. den okologischen, geographischen, kosmologischen und
soziologischen. Er erkennt, dass es sich bei Mythen um Textsorten handelt, deren differenzierte
Verkniipfung von Sprache und metasprachlicher Codifizierung iiber die Funktion der Rechtfertigung
von gesellschaftlichen Vorstellungen und Handlungsweisen hinausgeht.”

Die dritte Forschungsphase widmet sich den Vergleichen von Mythen im amerikanischen Raum.
Ausgehend von einem fiir ihn als zentral erscheinenden Referenzmythos zeichnet Lévi-Strauss ein
mythisches Geflige und deren wechselseitigen, netzartigen Transformationsfliissen untereinander.
Seine wissenschaftliche Herangehensweise wird von Dundes, Propp und anderen wegen des hohen

Abstraktionsniveaus und der subjektiv erfolgten Auswahl von Mythen und jeweils aufeinander

bezogenen Interpretationen als ,,spekulativ bzw. als ,,autorenhaftes Kunstwerk* kritisiert.*’

Maders ,,Anthropologie der Mythen“, das als Grundlagenwerk fiir das vorliegende Kapitel der
Seminararbeit verwendet wurde, resiimiert als zentrale Konzepte der strukturalen Mythologie Lévi-
Strauss’:*

- Paradigmatische Struktur: Die strukturale Mythenanalyse moéchte die latenten Inhalte von
Mythen aufdecken.

- Transformation: Mythen wandeln sich sowohl in der verbalen als auch in der schriftlichen
Forterzahlung. Solche Verdnderungen konnen jeweils als kontextabhidngige Deutungen und
Widerspriiche gesehen werden. Ahnlichkeiten und Abweichungen von mythischen Stoffen
und Elementen konnen so transkulturell erfasst und in Beziehung zueinander gesetzt werden.

- Logische Strukturen und die Logik des Konkreten: Die Strukturen des Mythos und des

mythischen Denkens funktionieren systemisch und folgen einem Modellcharakter.

64 Mader 2008: 168

55 vgl. Mader 2008167f
Vgl. Mader 2008: 169f

87 vgl. Mader 2008: 170f

58 vgl. Mader 2008: 172-174

66

24



- Mythos als System: Mythen konnen nie einzeln oder auf singuldren Ebenen gedeutet werden,
sondern in einen groBeren ethnographischen, kulturellen Zusammenhang von Mythosgruppen
gestellt werden.

- Bindre Oppositionen: Das mythische Denken funktioniert nach einer binéren
Darstellungslogik um offensichtliche und unbedingt zu erfassende Eigenschaften, Qualititen

und Vorgéange narrativ zu verkorpern.

Sekundir-Semiologie des Mythos (Roland Barthes)

Roland Barthes geht davon aus, dass alles zum Mythos werden kann. Mythen verkdrpern nicht einen
bestimmten Inhalt und lassen sich nicht auf ein bestimmtes Schema reduzieren, viel mehr ist der
Mythos ,.eine Rede [...] ein System der Kommunikation, eine Botschaft. [...] Er ist ein Weise des
Bedeutens, eine Form.“” Diese Form der Kommunikation kann sowohl visuelle als auch verbal
erfolgen und z.B. durch Fotographien, Filme, Biicher, Werbung, Theater usw. vermittelt werden. Auch
Symbole alleine oder auch Tétigkeiten kénnen ein ,,Mythos“ oder ,,mythisch“ sein z.B. der Apfel,
spinnen; In diesem Sinn geht Barthes von einem breiten Mythenverstindnis aus, dass viele Aspekte
der Alltagskultur mit einschlieBt.”

Er bezeichnet den Mythos als ein sekunddres semiologisches System, denn die Bedeutung der
Botschaft beruht auf eine bereits bearbeitete dahinterliegende Botschaft. In seiner Theorie baut er auf
den Begrifflichkeiten von Ferdinand de Saussure auf und wendet sie auf die Bedeutungsfunktion des
Mythos an. Er spricht vom Mythos als ,,Metasprache®, der sich der ,,Objektsprache beméchtigt um

. . . 71
sein eigenes System zu konstruieren.

I. Signifikant
2. Signifikat

Sprache
[fangue)
1. Zeichen
1. SIGNIFIKANT IL. SIGNIFIKAT
MyTHOS

i1, ZEICHEN

In diesem Zusammenhang von Alltagsbezug, Beméchtigung und bedeutungsstiftender Aufladung von
Zeichen stehen Barthes Uberlegungen zum ,,Mythos als entpolitisierte Rede*. ,, Das Verhdltnis der

Menschen zum Mythos ist keine der Wahrheit, sondern eine der Benutzung. Sie entpolitisieren je nach
« 73

¢

ihren Bediirfnissen.“”” Verbindungen zum Begriff der ,, Identitit als Politik der Reprdsentation

% Barthes 2010: 251

70 vgl. Barthes 2010: 252ff
7! Barthes 2010: 259

72 Barthes 2010: 297

73 Hall 1994

25



kniipfte diesbeziiglich auch Stuart Hall. Er bezieht sich zwar nicht auf den Begriff des Mythos als
solches, spricht aber von Fragmentierung der Identitit. Mythen als bedeutsames Zeichensystem
koénnen im Sinn der Identitétsstiftung bzw. Identifikation mit Gruppen entweder beniitzt oder bei Seite

gelassen werden.

4.6. Das performative Element von Mythen
Wissenschaftliche Arbeiten aus den unterschiedlichen Richtungen der Mythenforschung sind sich
weitgehend dariiber einig, dass Mythen und Rituale starke Beziige zueinander aufweisen, auch wenn
sie in Detailfragen wie Entstehungsreihenfolge, Funktionszusammenhidnge unterschiedliche
Erklarungen haben. Sowohl Mircea Eliade als auch Bronislaw Malinowski befassen sich mit dem
Verhiltnis von Mythen, Ritualen und Sozialitit. Durch Rituale leben Mythen auf — fiir Eliade hat das
eine spirituelle Dimension wiahrend Malinwski eher von alltagsrelevanten soziokulturellen Bedeutung
und wirken machtvoll auf die Gemeinschaft und ihre Konstellationen ein. In sogenannten
Gesellschaften mit lebendigen Mythen, bilden diese (die Mythen) , die Rahmenbedingungen fiir
menschliches Verhalten, sie vermitteln Modell fiir Handlungsweisen, bestimmen Wert und Sinn des

74
Lebens.“

Gewecke befasst sich mit dem politischen Phinomen der Kubanischen Revolution, ihren Ritualen, im
Aufbau von nationalen Mythen zur Identifikation und Festigung der Bewegung. ,, Der Mythos
begriindet Sinnzusammenhdnge von existentieller Bedeutung als absolute Wahrheiten und setzt
oberste, als unverbriichlich geltende transzendente Werte. [...] Er beglaubigt [...] Sachbeziige wie
Institutionen und legitimiert oder sanktioniert hierarchische Strukturen ebenso wie ausgeiibte
Herrschaft; des weiteren orientiert er auf die Gegenwart und die Zukunft gerichtete Wiinsche und

Projektionen, motiviert und lenkt Handeln bei Individuum und Kollektiv. “n

Mader skizziert die soziologische, kommunikationsorientierte und religidse Perspektive auf das Ritual.
Sie fasst das Zitat von Stanley Tambiah (1985) folgendermaBBen zusammen: ,, Ritual ist demnach eine
aktive Form der Kommunikation und beruht auf der Fihigkeit, komprimierte Symbole aufzunehmen
und zu interpretieren. Rituelles Handeln ist dariiber hinaus immer in den gesellschaftlichen Kontext

. 76
eingebunden.

Unter anderem sind auch Rituale bzw. die Teilnahme an Ritualen an der Identitédtsbildung und —

zuschreibung von Personen beteiligt.

™ Vgl. Mader 2008: 134
75 Gewecke 1990: 75 zitiert nach Mader 2008: 149
76 Mader 2008: 133

26



Michael Gohlich unterscheidet Aspekte des Performativen. Fiir unsere Fragestellung nach Mythen und
Narrationen als Beitrag zur kulturellen Identitét/globalen Identifikation mochte ich auf seine

. . . . . 1. . 77
Beschreibung des ,,Performative als kommunikatives Wirken “ hinweisen.

Piere Bourdieu spricht z.B. beim ,Rituale der Einsetzung™ (Verleihung von Bildungstiteln,
Aufnahmerituale in einem Gemeinschaft, Ernennungen, Beschuldigung...) von einem Ereignis ,,dass
ganz real die eingesetzte Person verwandelt. [...] (Sie) beziehen sich sowohl auf die Differenz [...] als
auch auf den Reprisentanten [...], dem eine Identitit zugeschrieben wird. [...] ein
Kommunikationsakt von besonderer Art.“’® Er bezeichnet diese rituellen Prozesse sogar als
performative Magie. Durch die Entwicklung von Habitus und die Umsetzung dieser durch Rituale

zugewiesenen Identititen sammeln Menschen kulturelles und symbolisches Kapital an.”

Erving Goffman spricht von personlicher und sozialer Identitdt eines Menschen. Das dramaturgisch
und selbstreferentiell gestrickte Bild stellt soziale Wirklichkeit her und wirkt auf die an der Interaktion
beteiligten Personen identitétsstiftend. Performation dient dem Eindrucksmanagement und ist dazu da
um einerseits Alleinstellungsmerkmale zu verdeutlichen als auch soziale Rollengefiige zu inszenieren
und diesen zu entsprechen. Identitdt (sowohl personliche als auch soziale) — meines Erachtens dann
auch die kulturelle — ,, wird nicht als per se gegeben verstanden, sondern bedarf notwendigerweise

ihres performativen Vollzugs innerhalb der sozialen Beziehungsfelder [...].*

Das im nédchsten Kapitel vorgestellte Konzept des immateriellen Kulturerbes und die von der
UNESCO geschiitzten Narrative, Praktiken, Wissensbestinde und Techniken verweben und

illustrieren das mythische, performative und kommunikative Handeln von Kulturen.

7 Vgl. Gohlich In: Wulf/Gahich/Zirfas 2001: 35ff
8 Audhem In: Wulf/Gahich/Zirfas 2001: 117

7 Vgl. Audhem In: Wulf/Géhich/Zirfas 2001: 121f
8 Bausch In: Wulf/Géhich/Zirfas 2001: 220

27



5. Immaterielles Kulturerbe als Schnittstellen kultureller Identitit, Narrativitit und Mythos

Auf der 32. Generalversammlung der UNESCO (United Nations Educational, Scientifical and Cultural
Organization) im Jahr 2003 wurde das “Ubereinkommen zur Erhaltung des Immateriellen
Kulturerbes” beschlossen. [...] Ganz allgemein umfasst das kulturelle Evbe alle materiellen und
immateriellen Zeugnisse, in den die Kultur des Menschen ihren Ausdruck gefunden hat. Das kulturelle
Erbe ist das Fundament auf dem die Gesellschaft steht und auf dem sie baut. Das was von einer

Gesellschaft bleibt ist ihr kulturelles Erbe. "

Seit 2006 haben schon mehr als 120 Staaten das Dokument unterzeichnet. Osterreich ist mit seinem
erst seit 2010 bestehenden Nationalen Verzeichnis, ohne eine bisherige Aufnahme in die international
sintangable heritage lists“"’, vergleichsweise spit daran dem immateriellen Kulturerbe die gleiche
Aufmerksamkeit zu wie den Stétten des ,,Kultur- und Naturerbes der Menschheit®.

Die Leiterin der Nationalagentur fiir immaterielles Kulturerbe sieht dies begriindet im weitverbreiteten
Verstdndnis von Kultur als etwas, das eher wirtschaftlich-touristisch repréasentative, denn identitéts-

und gemeinschaftsstiftende Funktion fiir die Bevolkerung erfiillen soll. *

Narrationen existieren als als Bestandteil von immateriellem Kulturerbe. Volkserzédhlungen, Mythen,
Mairchen und Sagen sind ein elementarer Bestandteil dessen, was die UNESCO als immaterielles

kulturelles Erbes folgendermaBen definiert:*

,Zum immateriellen Kulturerbe zdihlen Praktiken, Darstellungen, Ausdrucksformen, Wissen und
Fertigkeiten, die Gemeinschaften, Gruppen und gegebenenfalls Einzelpersonen als Bestandteil ihres
Kulturerbes verstehen. Gleichzeitig erfasst dieser Begriff auch die Instrumente, Objekte und
kulturellen Rdume, die mit dem jeweiligen immateriellen Kulturerbe in Zusammenhang stehen.
Konkret wird das immaterielle Kulturerbe in fiinf Bereichen, deren Uberginge fliefiend sind, zum
Ausdruck gebracht:

o Miindlich iiberlieferte Traditionen und Ausdrucksformen, einschlieflich der Sprache als

Trdgerin des immateriellen Kulturerbes

o Darstellende Kiinste

o Gesellschaftliche Praktiken, Rituale und Feste

o Wissen und Praktiken in Bezug auf die Natur und das Universum

o Traditionelle Handwerkstechniken

8! Hones 2003: 19
82 Es gibt 3 intern. Listen: Urgent Safeguarding List, Representative List, Register of best safeguarding activities
8 vgl. Walcher In: Luger/Wéhler 2010: 69

84 http://www.unesco.at/kultur/immat_kulturerbe.htm abgerufen im Januar 2011
28


http://www.unesco.at/kultur/immat_kulturerbe.htm

Narrativitéit duflert sich auch als Struktur und Form der Weitergabe von (immateriellem) Kulturerbe
Selbstverstiandlich leben auch die anderen Bereiche (Naturwissen, Handwerk) in einem hohen Maf3
von Erzéhlungen als Form der Wissensweitergabe und/oder involvieren Volkserzéhlungen, mythische

Motive und/oder Atiologien als kulturelle Quelle.

,Immaterielles Kulturerbe wird von einer Generation an die ndchste weitergegeben, fortwdhrend neu

gestaltet und vermittelt den Gemeinschaften ein Gefiihl von Identitiit und Kontinuitit ™

Im Gegensatz zum materiellen Kulturerbe ist ein fortdauernder traditionengeleitete Entwicklung
essentieller und wertgeschitzter Bestandteil des immateriellen kulturellen Erbes. Kontinuitdt bedeutet
daher in diesem Zusammenhang nicht den starren Erhalt, sondern einen authentischen, stetigen und

gesamtkulturell nachvollziehbare Balance zwischen Bestand und Wandel.

Bachleitner zihlt im Kontext von immateriellem Kulturerbe vier Formen von Tradierung auf:®*
- Erzdhlung (miindliche Weitergabe)
- Verschriftlichung (schriftliche Weitergabe)
- Das reine Tun (Weitergabe durch Anleitungshandlungen)

- Wahrnehmungen bzw. Beobachtungen (Weitergabe durch Nachahmung)

Immaterielles Kulturerbe “is not the cultural manifestation itself but rather the wealth of knowledge
and skills that is transmitted through it from one generation to the next. The social and economic
value of this transmission of knowledge is relevant for minority groups and for mainstream social
groups within a State, and is as important for developing States as for developed ones. Intengable
cultural heritage is:

- Traditional, contemporary and living at the same time [...]

Inclusive [...]

- Representative [ ...]

«87

- Community-based [ ...]

Narrativitit begleitet und dokumentiert diese Verdnderungen — sofern sie bewusst wahrgenommen
werden — auf einer sprachlichen Metaebene.

Ungebrochen relevant und sichtbar bleiben — und auch dafiir ist die Qualitdt der begleitenden
Metaerzahlung ein Maflstab — muss der Grad an kultureller Identifikation, die mit bestimmten

Praktiken und der eigenen Teilhabe daran verbunden ist.

85 http://www.unesco.at/kultur/immat_kulturerbe.htm abgerufen im Januar 2011

86 Vgl. Bachleitner In: Luger/Wdhler 2010: 219f
87 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00002

29


http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00002
http://www.unesco.at/kultur/immat_kulturerbe.htm

Dementsprechend miissen Antragstellerlnnen, die einen Vorschlag fiir die Liste des Osterreichischen
immateriellen Kulturerbes einbringen mochten, 7 Kriterien erfiillen. Die markierten beziehen sich
direkter auf die Fragestellungen der Seminararbeit als die anderen:*
1. Selbsteinstufung des Objekts als Kulturerbe
Darstellungsmodus und Darstellungsbereich

Nachweis der Tradition

2

3

4. Gelebtheit und Wandlung des kulturellen Erbes

5. Identitiitsstiftende Funktion mit dauerhaftem Bestand
6. Menschenrechts- und Nachhaltigkeitsorientierung

7

Vielfalt der eingebundenen Akteuren und Akteursgruppen

Im Rahmen dieser Seminararbeit mochte ich mich auf drei der fiinf Bereiche beschrinken, die einen
besonders engen und nachvollziehbaren Bezug zu Narrativitdt als wesentlichem Bestandteil ihrer

kulturellen Bedeutsamkeit aufweisen.

5.1. Bereiche und Beispiele
Die folgenden Elemente der nationalen und internationalen Verzeichnisse iiber immaterielles
Kulturerbe stellen aus Sichtweise der Autorin fiir die jeweilige Kultur in besonderem Mal} eine
Verbindung zwischen Mythos — Narrativitit — kultureller Identitdt dar. Die gewéhlten Beispiele sollen
dienen der Darstellung des Vorhandenseins dieser Verkniipfung, stellen aber in dieser Form
keineswegs empirisches Analysematerial dar.
Die ausgewéhlten Textstellen, die in ihren Vollversionen auf den Hompages der UNESCO sowie der
Nationalagentur fiir immaterielles Kulturgut in Osterreich zu finden sind, beziehen sich
entweder/und/oder auf

o die identitétsstiftende Funktion/Wirkung,

o die narrative Form,

o den mythologischen Inhalt

des jeweiligen immateriellen Kulturguts.

Um die interkulturelle Dimension zu verdeutlichen stammen die Beispiele jeweils aus Osterreich,
Asien und Stidamerika. Einige Praktiken sind zwei bzw. drei Bereichen zuordenbar und in den Listen

dementsprechend mehrfach vermerkt.

88 Vgl. Bachleitner In: Luger/Wdhler 2010: 223

30



5.1.1. Miindlich iiberlieferte Tradition
Miindlich tiberliefert Traditionen treten in unterschiedlichen Genres in Erscheinung. Ebenso vielféltig
sind ihre rituellen, musikalischen und performativen Variationen:
- Erzdhlungen, Legenden, Mérchen und Fabeln;
- Gedichte und Reime, Ritsel, Lieder;
- Sprichworter, Redensarten, Redewendungen, Sinnspriiche und Lebensweisheiten;

- Gebete und Lobspriiche, Zauberspriiche und —formeln;

Gemeinsam haben Sie das tragende Element der Sprache, gleichzeitig ist die kontinuierliche
Weitervermittlung der miindlichen Uberlieferung die unbedingte Voraussetzung fiir den Erhalt von
Sprachen und Dialekten. Inhalte, Motive sowie semantische und semiologische Strukturen miindlicher

Traditionen iiberliefern Wissen, Werte und kulturelle und soziale Erinnerungen.”’

Mirchenerzihlen (0):

,,Seit Jahrhunderten wurden und werden Mdrchen, Sagen und Schwdnke miindlich weitergegeben.
Die dialektalen Ausdrucksweisen sind wesentliches Merkmal der Uberlieferungen. Friiher wurde
gerne bei der Arbeit erzihlt. Heute werden die Sagen und Geschichten in Erzdhlgemeinschaften,
Kulturinitiativen, an Schulen und in Kindergdrten tradiert. In ihnen spiegelt sich die Bildkraft
regionaler Gegebenheiten und Eigenarten wieder. Die Kunst, Menschen in Form von Geschichten
wesentliche Erfahrungen auf spielerische, geistig anregende und gut verarbeitbare Weise mitzuteilen,
zieht sich wie ein roter Faden durch die Geschichte. Besser als jede Belehrung vermitteln Mdrchen

und Sagen Wesentliches iiber die eigene und die kollektive kulturelle Identitit der Gemeinschaft.

The tradition of vedic chanting (IND)

, The Vedas comprise a vast corpus of Sanskrit poetry, philosophical dialogue, myth, and ritual
incantations developed and composed by Aryans over 3,500 years ago. Regarded by Hindus as the

primary source of knowledge and the sacred foundation of their religion, the Vedas embody one of the

world’s oldest surviving cultural traditions./[...] “°'

Indonesian Angklung

“[...] The Angklung is closely related to traditional customs, arts and cultural identity in Indonesia,

played during ceremonies such as rice planting, harvest and circumcision. [...] "

8 Vgl. Homepage der Nationalagentur fiir Immaterielles Kulturerbe http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=2&lang=de
abgerufen am 10.2.2011

http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=18&lang=de abgerufen am 10.2.2011
ol http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RIL.=00062 abgerufen am 10.2.2011
92 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RI.=00393 abgerufen am 10.2.2011

90

31


http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00393
http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00062
http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=18&lang=de
http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=2&lang=de

Pirekua, traditional song of the P’urhépecha (Mexiko)

“Pirekua is a traditional music of the indigenous P urhépecha communities of the State of Michoacan,
Mexico, sung by both men and women. Its diverse mix of styles draws on African, European and
indigenous American origins, with regional variations identified in 30 of the 165 P’urhépecha
communities. [...] Lyrics cover a wide range of themes from historical events to religion, social and
political thought and love and courtship, making extensive use of symbolism. [...] Pirekua has
traditionally been transmitted orally from generation to generation, maintaining its currency as a
living expression, marker of identity and means of artistic communication for more than a hundred

2193

thousand P urhépecha people.

5.1.2.Darstellende Kiinste

Der Bereich darstellende Kiinste beinhaltet:

- Theater mit Schauspiel; Formen der Kleinkunst (Rezitationen oder Pantomime);

- Tanz

- Musik
Dazu zihlen auch Instrumente, Objekte (Masken, Kostiimen und Requisiten) und kulturellen Rdume.
Die Konvention betont den Verdnderungscharakter durch Medien, Tourismus etc. und lenkt die
Aufmerksamkeit auf die Tradierungspraktiken.” Diese erfolgen u.a. durch orale Weitergabe sowie

Anleitungshandlungen und Nachahmung (siehe Bachleitner, S. )

Heiligenbluter Sternsingen (O):

“Die vermutlich aus dem 16. Jahrhundert stammende Tradition des Heiligenbluter Sternsingens hat
sich bis heute zum grdfiten Teil in seiner urspriinglichen Form erhalten. Zentrale Elemente wie das
Sternlied oder das Segnen des Hauses mit dem Anbringen des Segensspruches CMB (Christus
mansionem benedicat) iiber der Haustiire sind bis heute ein fixer Bestandteil. [...] Die Heiligenbluter
Sternsinger sind ein immanenter Bestandteil des Kulturerbes der Gemeinde Heiligenblut. Die
Identifikation mit diesem Brauchtum in der Bevélkerung ist tief verankert — alle ortlichen Arbeitgeber
stellen ihre Mitarbeiter zur Ausiibung des Sternsingens vom Dienst frei. ””

Sternsingen hat im christlichen Sinn mit der erzdhlenden Weitergabe der ,,Frohen Botschaft zu tun.

Die Segnung von Haushalten nach den Raunéchten hat vermutlich auch einen mythisch-heidnischen

Ursprung.

Kalbelia folk songs and dances of Rajasthan (Indien)

“[...] Kalbelia songs disseminate mythological knowledge through stories, while special traditional

dances are performed during Holi, the festival of colours. The songs also demonstrate the poetic

%3 http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&R1.=00398 abgerufen am 10.2.2011
o4 Vgl. http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=3&lang=de abgerufen am 11.2.2011

% http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=44&lang=de abgerufen am 10.2.2011

32


http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=44&lang=de
http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=3&lang=de
http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00398

acumen of the Kalbelia, who are reputed to compose lyrics spontaneously and improvise songs during
performances. Transmitted from generation to generation, the songs and dances form part of an oral
tradition for which no texts or training manuals exist. Song and dance are a matter of pride for the
Kalbelia community, and a marker of their identity at a time when their traditional travelling lifestyle

and role in rural society are diminishing.

The Wayang Puppet Theatre (Indonesien)

., Renowned for its elaborate puppets and complex musical styles, this ancient form of storytelling
originated on the Indonesian island of Java. For ten centuries wayang flourished at the royal courts
of Java and Bali as well as in rural areas. Wayang has spread to other islands (Lombok, Madura,
Sumatra and Borneo) where various local performance styles and musical accompaniments have
developed. [...]The words and actions of comic characters representing the “ordinary person” have
provided a vehicle for criticizing sensitive social and political issues, and it is believed that this
special role may have contributed to wayang’s survival over the centuries. Wayang stories borrow
characters from indigenous myths, Indian epics and heroes from Persian tales. The repertory and
performance techniques were transmitted orally within the families of puppeteers, musicians and
puppet-makers. Master puppeteers are expected to memorize a vast repertory of stories and to recite

ancient narrative passages and poetic songs in a witty and creative manner.|...].""’

5.1.3.Gesellschaftliche Praktiken, Rituale und Feste
Dieser Bereich kennzeichnet sich durch seinen stark strukturierenden Lebensbezug. Die gemeinsame,
kontinuierliche Wiederholung wirkt sich auf das Gemeinschaftsgefiihl und fiihrt zu einer kulturellen
Identitdts- und Sinnstiftung. Das gilt auch — in modifizierter Form — auch unter den Einfliissen von
Migration, Individualisierung und Globalisierung. Tourismus und Performanz aus reprisentativen
Griinden wirken sowohl dynamisierend als auch zweckrational verdndernd auf die Teilhabe und

Rezeptionsweise von Praktiken, Ritualen und Festen.”

Funkensonntag (Osterreich):

,,Die Praxis des Funkensonntags ist in ganz Vorarlberg verbreitet. [ ...] Man geht davon aus, dass es
sich um ein Relikt eines heidnischen Friihjahrskultes handelt, auch wenn sich die Funktion im Laufe
der Geschichte stark verdnderte. [ ...]

Im Zuge der Etablierung der Eigenstindigkeit des Landes Vorarlberg in der zweiten Hilfte des 19.
Jahrhunderts bekam die Tradition des Funkensonntags eine identitdtsstiftende Funktion, da sie eine
Abgrenzung zu dhnlichen Feuerbrduchen in Tirol darstellt und in dieser Form nur in Vorarlberg

existiert. “”

% http://www.unesco.org/culture/ich/index. php?lg=en&pg=00011&RL=00340 abgerufen am 10.2.2011

http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RI.=00063 abgerufen am 10.2.2011
%8 Vgl. http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=10&lang=de abgerufen am 11.2.2011
9 http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=34&lang=de abgerufen am 10.2.2011

97

33


http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/unesco/element.pl?eid=34&lang=de
http://nationalagentur.unesco.at/cgi-bin/page.pl?id=10&lang=de
http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00063
http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00340

Ramman: religious festival and ritual theatre of the Garhwal Himalayas (Indien):

“[...] Ramman, a religious festival in honour of the tutelary god, Bhumiyal Devta, a local divinity
whose temple houses most of the festivities. This event is made up of highly complex rituals: the
recitation of a version of the epic of Rama and various legends, and the performance of songs and
masked dances.[...] Combining theatre, music, historical reconstructions, and traditional oral and
written tales, the Ramman is a multiform cultural event that reflects the environmental, spiritual and
cultural concept of the community, recounting its founding myths and strengthening its sense of self-

worth.” 1%

Marimba music and traditional chants (Colombia):

“Marimba music and traditional chants of Colombia’s South Pacific region are the heritage of Afro-
Colombian groups [...] This music is performed principally during four rituals: Arrullo, Currulao,
Chigualo and Alabao. [...] With a large proportion of the Afro-Colombian population of the region
having moved to urban areas in recent decades, their musical heritage remains an important source

of community identity, whether in their home villages or in town. """

5.2. Resiimee

Immaterielles Kulturerbe aller Volker — und das ist das Ziel der Bewusstseinsarbeit der UNESCO und
Anerkennung des weltweiten Kulturerbes - verkorpert das Verstdndnis von “Kultur als gelebter
Praxis”.'”

Uber alle Kulturen hinweg sind bestimmte Kommunikations- und Kunstformen, intergenerational
weitervermittelte Praktiken und Rituale die wirksamsten Formen kulturelle Identitit zu schaffen,
aufrechtzuerhalten und in den Lebensalltag zu integrieren. Gemeinsam eine Verbindung zwischen
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft symbolisch in Gang zu halten schafft Beziehung,
Verbindlichkeiten und Ankniipfung. Dies bietet gerade in Zeiten von Ortlicher und zeitlicher
Entfremdung von Mitgliedern eines kulturellen Kollektiv, durch Migration, voriibergehender oder
permanenter Abwesenheit, interkulturellen Familienverbanden etc. eine Erlebnisebene, die den
Intellekt transzendiert und mit den Anteilen im Menschen kommuniziert, die tief verankerter und
intuitiv verstandlich sind.

Mythos ist hierbei eine narrative form- und inhaltsreiche Substanz, die materiell in Form von
Schrifttexten, Bildern, Installationen etc. in Erscheinung tritt, aber noch mehr immateriell als
Vorstellungswelt und Kommunikationsweise symbolische und kulturelle Gemeinschaften bildet und

zusammenhilt.

=00011&RI=00281 abgerufen am 10.2.2011

http //WWW.UNesco. org/culture/lch/lndex php?lg=en&pg=00011&RL=00436 abgerufen am 10.2.2011
Luger 2010: 3 Vorabversion als pdf-Dokument fiir den Seminargebrauch

101

102

34


http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00436
http://www.unesco.org/culture/ich/index.php?lg=en&pg=00011&RL=00281

In welcher Form die ausgewihlten Kulturerbe-Beispiele als lebendige Traditionen ,, die sich auf altes
Wissen berufen, aber fiir aktuelle Herausforderungen sehr wohl noch Antworte und Lésungen parat

haben ', wird hier nicht subsequent erdrtert.

Indem Menschen aktive Teilhabe an diesen kulturellen Praktiken oder Formen erfahren, aber auch
indem sie Zeuglnnen sind bzw. sich als systemzugehorig erleben, liefert immaterielles Kulturerbe
Stoffe und Beziige, die unsere narrative Identitdt néhrt.

Die schiere Beschiftigung und noch mehr das direkte Erleben kultureller Praktiken kann erzihlt
werden, kann in Beziehung gesetzt werden mit Werten, Vorstellungen, inneren Bildern von
Individuen, aber auch von Kollektiven. Und so ist das immaterielle Kulturerbe ein Generator

kultureller Identitdt sowie ein elementarer Voraussetzung fiir narrative Identitét.

Diese Liste konnte bestinmt noch erweitert, vervollstindigt sowie inhaltsanalytisch bzw.
hermenteutisch analysiert werden um der Aussage “Immaterielles Kulturerbe stellte eine transkulturell
vorhandene verkniipfte Handlungspraxis von mythischer Verankerung, Narrativitit und kultureller

Identitdt” empirisch auf den Zahn zu fiihlen.

103 Luger 2010: 9 Vorabversion als pdf-Dokument fiir den Seminargebrauch

35



6. Mythen im Spannungsfeld globaler Kommunikation und Identifikation

Wihrend im dritten und fiinften Kapitel erldutert wurde in welcher Form Narrative u.a. im kulturellen
Erbe zur Bildung kultureller bzw. nationaler Identitit beitragen, werden im Folgenden Konzepte
vorgestellt die sich mit Bedeutung von narrativen Vorgéngen sowie dem mythologischen Text- und

Formenbestand in transkulturellen und globalen Identifikationsprozessen auseinander setzen.

6.1. Transkulturelle Riume und globale Narrative
Seit dem Beginn der 1990er thematisieren kommunikations- und kulturwissenschaftliche
Theoriearbeiten den gesellschaftlichen Wandel der mit dem Prozess der Globalisierung einhergeht.
Wissenschafterlnnen u.a. Anthony Giddens, Mike Featherstone (Global Culture, 1990), Stuart Hall
u.a. opponierten der Wahrnehmung von der Auflosung identitéts- und orientierungsstiftender Systeme.
Vielmehr beschrieben sie die sich herauskristallisierenden Dimensionen von Komplexitit der

Verflechtungen von Globalisierung, kultureller Identitit, Medien und Kulturindustrie.'"

National World Das ,, Global Field“~Modell von Roland
atlong Relativization of sccieti orld system .
o 244 ‘F elativization of societies > o Enticlics Robertson (1992)105 sieht den Wandel, der

durch Globalisierung geschieht, auf der
Strukturebene in Beziehung mit der
Erfahrungsebene. Sowohl Medien als
strukturprigende =~ Kommunikationsform
als auch die erweiterten Erfahrungs-

moglichkeiten  haben  Einfluss  auf

Individual society problematic

apewsiqodd Ayiuewny yinodiesy

Y Hiimatikisid Identifikationsprozesse, Darstellung und

- ——
Selves Relativization of self-identities

Bilia: Hobariagh 1885 45 Wahrnehmung  von  personalen und
kollektiven Identititen. Im Gegensatz zu
Giddens konkretisiert Robertson die Beziehungen zwischen den Faktoren in seinem Modell und
schafft Beziige zwischen allen Ebenen vom Selbst, iiber Nationen und gesellschaftliche

weltumspannende Systeme bis hin zur Menschheit als solches.'”

Auch die Mythenforschung befasst sich mit Wandlungserscheinungen im Kontext von Globalisierung.
Mader (2008) betont jedoch, dass Mythen nicht erst durch die Globalisierung ein metamophorisches
Genre wurde, sondern dass dem Mythos per se das Schema von Wandlung zueigen ist: , Mythen

stellen also auch eine Zone kultureller Verflechtungen dar, sie verdndern sich im Zuge von

1% vgl. Winter In: Winter et al 2003: 50ff
195 Robertson 1992: 27 abgebildet nach Winter In: Winter et al 2003:54
106 Vgl. Winter In: Winter et al. 2003:52ff

36



Kommunikation und Interaktion, bringen Synkretismus, Hybridisierung bzw. Kreolisierung zum
Ausdruck. *“ Mythen verandern sich hinsichtlich:

— Inhaltselementen z.B. Mytheme

— Szenarien

— Darstellungsformen

— Art der Verbindung mit Ritualen und Alltagsbeziigen

— rdumliche und (trans-)kulturelle Verbreitung

— Kommunikationsraume/Medien und Tradierung
Die Wandlungen von Mythen driicken seit jeher den stattgefundenen und noch immer stattfindenden
Kulturkontakt und die damit einhergehenden Konflikte aus. Fiir besonders deutlichen Beispielen
verwendet Gerhards (1981) den Begriff der ,Kontaktmythologien; man spricht auch von
-mythologischen Aneignungsprozessen®. Dabei entstehenden Zwischenrdume schaffen dieser Ansicht
nach Platz fiir Imagindres, Fantastisches, eine unerschopfliche Palette an inneren Bildern und
Vorstellungswelten, die personliches, kollektives, offensichtliches und unterdriicktes eine Form

verleiht.'”’

Im Gegensatz dazu steht Armand Mattelart wenn er in ,, Kultur und Globalisierung“ auf den Begriff
des Mythos zu sprechen kommt. In seiner Reflexion iiber den Prozess des westlichen
Kulturimperialismus bezieht er sich auf Roland Barthes” Umgang des Mythos mit dem Fremden und
zitiert aus der Originalausgabe der ,,Mythologies “: ,, Ein konstantes Merkmal aller Mythologie ist die
Unfihigkeit, sich den anderen vorzustellen. [...] Der Mythos reiht ein, durch die stirkste aller
Aneignungsformen — jene der Identitit“.'” Sowohl Mattelart als auch Barthes betonen daher die
kulturimperialistischen Dynamik, der Verkniipfung von Mythos und Identitdt zugrunde liegt.

Inwiefern er hierbei noch Freirdume sieht, bleibt fraglich.

Arjun Appadurai (1990) unterbreitete ein Modell von Dimensionen globaler Informations- und
Kulturfliissse und bezeichnet diese als Ethnoscapes, Mediascapes, Technoscapes, Financescapes und
Ideoscapes. Diese ,,imagined worlds* umfassen raumlich gesehen die gesamte Welt und verbinden die
global verstreuten heterogenen Gemeinschaften in einem komplex verwobenen Netz von Landschaften
miteinander.'” Ethnoscapes meinen die zunehmenden Strome an Menschen, die sich nicht als nur
einem Ort zugehorig fiihlen konnen und durch ihre globalen Bewegungen einen weltumspannenden
Raum bilden z.B. Migrantlnnen, Fliichtlinge. Ideoscapes bezeichnen wiederum die Weltbilder,
politischen Vorstellungen, WertmaBstdbe, gesellschaftlich-kulturelle Bilder, die diese Menschen in
sich tragen und untereinander kommunizieren und aushandeln. Mediascapes umfassen private wie

offentliche Kommunikationskanile, die mittlerweile global stark aufeinander abgestimmt und

197 ygl. Mader 2008: 217f

198 Mattelart 2006 69 zitiert nach Barthes 1957: 44
109 Vgl. Appadurai In: Featherstone 1990: 296ff

37



miteinander vernetzt sind, aber sich auch gezielt voneinander unterscheiden. Die darin fliefenden
Inhalte formen scripts, an denen sich unsere Vorstellungen von einem mdglichen Leben — auch dem

. . . 110
anderer Leute an anderen Orten — orientieren und ausbilden.

6.1.1. Mythscape als Verkniipfung zwischen Mythos und Alltag

Johanna Overing (2004) benennt eine weitere fiir den Mythos relevante Dimension, die Mythscapes
und aktualisiert bzw. spezialisiert damit Appadurais Modell. Joanna Overing ist eine Vertreterin der
Mythenforschung in Amazonien, die sich stark auf deren Bedeutung fiir Alltagsdimensionen
konzentriert (anthropology of the everyday). Sie orientiert sich dabei nicht am westlichen
Gesellschaftsmustern sondern forscht iiber die Beschaffenheit der zwischenmenschlichen
Beziehungen, liber deren Sichtweise zum Guten Leben und die damit verbundenen moralischen Werte,
Haltungen und Emotionen. Soziale Qualititen im Zusammenhang mit friedlichem Zusammenleben
z.B. Verbindungen mit den Ahnen sind eng mit dem mythischen Raum verkniipft.

Mythscapes bezeichnen einen Raum, ,,in dem die mythische Welt und die Alltagswelt miteinander
verschmelzen und ,,umfassen also einerseits eine Dimension der Praxis, in der Alltagsleben und
mythisches Geschehen miteinander verwoben sind, andererseits impliziert der Begriff eine rdumliche

Dimension, die ihn mit anderen rdumlichen bzw. kosmologischen Modellen verbindet “''!

Fir die Analyse und Interpretation transkultureller, narrativer Vorginge ist die Beschaffenheit und
Wirkweise dieser globalen cultural flow von sehr hoher Bedeutung.

Im Kontext der Globalisierung 1adt das Modell der mythscapes dazu ein, sich damit auseinander zu
setzen in welcher Form imaginire Rdume sich mit Bedeutungen fiillen. Diese mythischen Inhalte und
Symbole kénnen — und das ist ebenfalls eine wichtige Eigenschaft des Mythos — aus unterschiedlichen
Zeiten, aber auch von verschiedenen Orten stammen. Durch die Zirkulation und Verkniipfung der
Inhalte und Strukturen, jedoch kontextabhingig erweitert und verdndert sich der symbolische Raum. '
Diese Erkenntnisse fallen nicht nur den Mythenforscherlnnen ins Auge — auch die Lebensvollziige
sowie lern- und begegnungsbezogene Prozesse bestitigen dieser wissenschaftlichen Reflexion.

., Mythscapes transzendieren jedoch auch deutlich ethnische und nationale Grenzen, sie schaffen

Bereiche transkultureller Praxis und interkultureller Begegnung “'"

6.2. Mediale Mythenreprisentation und ihr Identifikationspotential
Waihrend frither Religionen und Standeserzahlungen als klare kulturelle und/oder lokale Narrationen
Identitit stiften konnten und Anhaltspunkte fiir die Lebenserzdhlungen von Individuen geboten hatten,

nehmen heute zunehmend Medien diese Funktion war. Auch die Artikulation von Identitit findet

1o Vgl. Appadurai In: Featherstone 297ff

Mader 2008: 91
Vgl. Mader 2008: 239
'3 Ebd. S. 239

111
112

38



zunehmend in medialen Rdumen statt und/oder bezieht sich auf medial rezipierte und verarbeitete
Inhalte und Formen. Hepp et al zdhlen auf:

*  Riickgriff auf Kommunikationsmuster der Medien

*  Selbstidentifikation anhand von medienvermittelten Symbolen

* durch Bewertung und Kritik von Medieninhalten

* von Medien ausgeldste Identititsarbeit

* kollektive Selbstvergewisserung mittels Medien

 in mediengenerierten Offentlichkeiten

e durch ein Durchdringen des Alltags mittels medialer Muster und Themen '™

Im Zuge der starken Fragmentierung von kultureller Identitét in verschiedene Dimensionen und der
uniiberschaubaren Anzahl und Kombinationen an medialer Teilhabe und Rezeption, weist len

Ang auf die Problematik einer holistischen Identitétstheorie hin, die sowohl die Wirkung der Medien
im Ganzen als auch die als auch die alltagsweltliche Kommunikation als Beitrag zur Identitdtsgenese
umfassen sollte.'” Als realistisch sehen die AutorInnen eher die Darstellung und Interpretation von
,,einzelnen Medienprodukten, medialen Reprdsentationen und Diskursen sowie

Rezeptionserfahrungen bei der Artikulation verschiedener Identitdtsaspekte “''°

Krotz (2003) formuliert die These der ,,Identitét als Balance* und stellt Medien als Einflussfaktoren
auf die Identititslandschaft dar:'"’
— Strukturbildende Einfliisse:
*  Medienkommunikation wirkt sich auf die rollenspezifische Anteile eines Individuums
aus und ist bedeutsam fiir die Identitatsbalance.
* Medien beeinflussen das Zusammenspiel von Denken und Handeln.
— Thematische Ressourcen:
* Medieninhalte liefern Stoffe fiir Identititsbildung und Selbstdarstellung — diese
wiederum legen bis zu einem gewissen Grad fest, was andere ,,in uns lesen/sehen®.
* Mediale Figuren bieten uns Haltungen, Handlungsweisen etc. als Identifikations- und

Vorbildcharaktere an.

Durch die Globalisierung der Massenmedien — also unser aller Verbindung durch mediascapes — ist es
fiir Identitétsressourcen wie Narrationen, Mythen etc. moglich, translokal vermittelt zu werden und

auch fiir Angehoriger anderer kultureller Gemeinschaften verfiigbar zu sein.

1 Vgl. Hepp et al In: Winter et al 2003: 17

Vgl. ders. S. 15f
16 Hepp et al 2003: 16
17 Vgl. Krotz In: Winter et al 2003:40ff

115

39



Dies flihrt jedoch nicht dazu, dass sich kulturelle Identitdten angleichen, da das Publikum ihre
identitétsstiftenden Impulse aus einem grofen Angebot wihlen kann und die diverse Forschungen der
Cultural Studies belegen, dass Inhalte in unterschiedlichen Kontexten verschiedenartig angeeignet
werden.'"

In jedem Fall steht den Individuen zu ihrer kulturellen Identititsarbeit eine grofBe und vielfiltige

Palette an Motiven, Charakteren, Werten, Lebensverldufen — sowohl von ,realen” als auch von

mythischen Kulturtexten - fiir (Teil-)Identifikation zur Verfiigung.

6.3. Filmwelten als transkultureller mythischer Identifikationsraum
Sowohl im Massenmedium Fernsehen wie Kino und zunehmend im interaktiven Raum von
Computerlandschaften, Internet und Spielernetzwerken finden wir viele mythologischen Stoffe in

einer reichen Bandbreite von ,,authentischer* Wiedergabe bis modern-futuristischer Neuauflagen.

Der Kulturanthropologe Lee Drummond analysierte Hollywood-Filme mittels einer kulturell
kontextualisierten Mythenanalyse und stieB auf folgende parallele Schemata: '
» Konstruktion eines imaginidren Raums
* Achsen der Bedeutungskonstruktion (siehe Lévi-Strauss):
o Beziehung zwischen Mensch und Tier / Beziehung zwischen Menschen und
speziellen (magischen-technischen) Artefakten und/oder Maschinen
o Beziehung vom Eigenen zum Anderen
o Beziehung zwischen Leben und Tod

*  Gegensatzpaare / Dichotomien / Semiospace

Schismogenesis'™’: Mythen und Rituale (aber auch Filme als Triger von Mythos und Ritus)
beinhalten tiefe Konflikte und Widerspriiche, die nicht gelost werden konnen, deren
Reprisentation — und darauf basierende Anerkennung/Enttabuisierung — von Bedeutung fiir
kulturelle Prozesse.

*  Humanisierung von Maschine als zeitgeistige Imagination der fritheren Kontakte im Mythos
zwischen Mensch und Umwelt (Animismus/Totemismus) bzw. Kommunikation mit einer
feinstofflichen Anderswelt (Ahnen, Geister, Elementarwesen). Drummond verwendet dafiir
den Begriff des ,,Maschinen-Mythos*.

Filmmythen, die in dieser Tradition stehen und auch als Zukunftsmythen bzw. auch
Kontaktmythologien nach Gerhards verstanden werden konnen, sind grof3e tlw. trilogisch angelegte

Fantasy-Erzahlungen® z.B. Star Trek, Krieg der Sterne, Avatar.

18 Vgl. Ang 1999a, b und Hepp 199 nach Hepp et al In: Winter et al 2003: 12f

1% vVgl. Drummond 1996 nach Mader 2008: 180ff
120 Der Begriff stammt laut Mader 2008: 181 urspriinglich von Gregory Bateson und wurde von Drummond iibernommen.

40



Folgende Prozesse konnen unter den Kontext der Intertextualitit von mythischen Inhaltselementen
gestellt werden (Mikhail Bakhtin, 1981)"":

* Hybridisierung kultureller Mythologien z.B. Herr der Ringe, Die Chroniken von Narnia,

Pirates of the Carribian

*  Bricolagen mit mythischen Symbolen
Sowohl das westliche (Hollywood-) als auch das ostliche (Bollywood-) Kino bedienen sich der
Wiederaufbereitung, aber auch Intertextualisierung von klassischen kulturellen Mythen — z.B.
Griechische Mythologie, Hinduistische Mythen, Nordische Mythen etc.
Doch im indischen Kino ist die mythisch-narrative Dimension besonders intensiv sichtbar und
beeinflusst noch immer die herrschende kulturelle Werte, Alltagspraktiken und Identititen. Zum
Beispiel sind mythische GottInnengeschichten und Familienideale entsprechend Johanna Overings
Konzept der mythscapes mit dem kulturell, sozial angemessenen Verhalten der realer Personen
verwoben'”. Die weiterhin durch den Film aufrechterhaltenen mythisch-religiésen Ideale iibertragen
sich unzweifelhaft auf die noch immer in weiten Schichten vorherrschenden tatséchlichen

Rollenerwartungen an Frauen, und auch an Ménner.

Eine weitere Dimension von Film, Mythos und Identifikation ist die auch global umspannende
Fankultur, die als eine Verflechtung von ideoscape, mediascape und mythscape gedeutet werden kann.
Diese beziehen sich entweder auf DarstellerInnen sowie Inhalte oder Umstédnde der Filmproduktion
selber:

In Indien werden Darstellerlnnen mythologisch-religidoser Figuren gerne mit ihren Rollen
ineinander geblendet. Das hei3t die Zuseherlnnen identifizieren (aktiv!) eine Gleichsetzung zwischen
den Darstellerlnnen und den Rollen, die sie spielen. Die religiose Vorstellungen — dass eine
authentische Darstellung unweigerlich mit der tatsidchlichen spirituellen Verkdrperung (in Indien
Inkarnation genannt) einhergeht und in vielen Gegenden auch noch immer als Ritus veranstaltet wird —
verstirkt einen solchen fast spirituell-kultisch anmutende Verehrung mancher indischen Filmstars.'”

Als Fanmythen bezeichnet Wenger Ereignisse und oder Werte, die zur Schaffung bzw. zum Erfolg
und dem Bestehen der der Erzéhlung gefiihrt haben. Sie ,,bilden das Fundament einer narrativen
Konstruktion kollektiver Fanidentitdt. [...] bringen die Art und Weise zum Ausdruck, wie die
Beziehung zwischen der sozialen Identitit als Fan und ihren konstitutiven Bedingungen erlebt
wird“'** Beispiel Raumschiff Enterprise: Philosophie der damals politisch visiondren block-

gemischten Raumschiff-Crew, Fan-Aktionen zur Durchsetzung der Wiederaufnahme, etc.

121 ygl. Mader 2008: 191

Vgl. Mader 2008: 195f nach Dwyer 2006: 145f
123 vgl. Mader 2008: 197f
124 Wenger In: Winter et al. 2003: 357

122

41



Der Kult um ein Film bzw. eine ganze Filmographie und die Begeisterung fiir einen Star ist in der
global verbreiteten Medienlandschaft (gerade bzw. nur was den Populérfilm betrifft) iiberzieht dann
und wann grofe Teile des Globus.

Dies hat aber keineswegs nur mit der medialen Vernetzung zu tun, sondern entspringt den
transkulturellen Migrationsstrémen z.B. in Indien lebende Deutsche bringt den Bollywood-Hype nach
Europa. Hollywood-Blockbuster sind mittlerweile in fast allen Teilen der Welt zu sehen, wenn auch

unter strenger Beobachtung durch Zensoren wie z.B. in China.

6.4. James Cameron’s Avatar — Riickkehr nach Pandora

Eine aktuelle Film-Beispiel, dass den inhaltlichen Bogen zwischen Mythos, kultureller Identitét,
kulturellem Erbe und Globalisierung spannt ist James Cameron’s Welterfolg Avatar — Aufbruch nach
Pandora (2009). Gleichzeitig ldsst sich anhand dieses Films, der einer kiinstlichen Ethnographie mit
Beziigen zu realen Gruppen, Orten, Weltbildern, Techniken, und Situationen verkniipft, die
Konstruktion von Mythscapes darstellen.

Entsprechend Overings Definition'” spannt sich der imaginire, potentiell transkulturell wirksame
Raum zwischen dem Mythos und Alltagsbeziigen. Im Fall von Avatar werden mythscapes
zweidimensional sichtbar — sowohl innerhalb der Filmhandlung als auch zwischen dem Film und
dem aktuellen Globalisierungs-, Wissenschafts- und Okologiediskurs. Diese Diskurse sind zu einem
betrdchtlichen Mal} daran beteiligt das kulturelle Weltbild des postmodernen Menschen zu formen und
auch zu wandeln.

Dariiber hinaus bedient er sich der Intertextualitit in Bezug auf Mythen und Erzdhlungen und

inszeniert die Handlung entlang der Bedeutungsachsen nach Drummond (siche Kapitel 6.3. und '*°)

6.4.1.Inhalt
Im Jahr 2154 sind die Rohstoffvorkommen der Erde erschopft. Der Konzern Resources Development
Administration baut auf dem fernen extrasolaren Mond Pandora den begehrten Rohstoff Unobtanium
ab und gerdt dabei in Konflikt mit einer humanoiden Spezies namens Na'vi, die sich gegen die
Zerstorung ihrer Umwelt zur Wehr setzt. Der frithere US-Marine Jake Sully, der seit einem
Kampfeinsatz von der Hiifte abwdrts geldhmt ist, wird nach Pandora geschickt, um seinen
verstorbenen Zwillingsbruder zu ersetzen, der fiir eine Art diplomatische Mission ausgebildet wurde.
Mithilfe kiinstlich hergestellter Na vi-Kérper, sogenannter Avatare (analog den virtuellen Avataren),
die sich mithilfe von Gedankeniibertragung steuern lassen, soll Kontakt zu den Ureinwohnern
hergestellt werden, um sie davon zu iiberzeugen, den Widerstand gegen den Abbau des Rohstoffs
aufzugeben. Wihrend das zustindige Team um Dr. Grace Augustine vor allem wissenschaftliche Ziele
verfolgt und auf Vermittlung aus ist, will der militirische Leiter der Basis, Colonel Miles Quaritch,

dass Sully ihm Informationen beziiglich der Verteidigungsstrategien und Schwachstellen der Na'’vi

125 Vgl. Seite ...
126 yg|. Drummond 1996 nach Mader 2008: 180ff

42


http://de.wikipedia.org/wiki/Humanoid
http://de.wikipedia.org/wiki/Unobtainium

zuspielt. Quaritch verspricht ihm die Kosten einer Wirbelsdulenoperation zu iibernehmen und Sully

sagt zu.

Trotz anfdnglicher Probleme fassen die Na'vi und insbesondere Neytiri, die Hduptlingstochter,
Vertrauen zu Sully, und zwischen den beiden entsteht eine Liebesbeziehung. Sully durchlduft die
Ausbildung zum Krieger und wird schlieflich in den Stamm aufgenommen. Sully wird klar, dass die
Na’vi ihre Heimat niemals aufgeben werden, da ihre Existenz eng mit ihren heiligen Stdtten
verbunden ist, von denen eine greifbare, spirituelle Kraft ausgeht. Als es zur militdrischen Eskalation
kommt, lduft Sully zu ihnen iiber. Mit der Bdndigung eines mdchtigen Drachenvogels gelingt es ihm,
einen alten Mythos zu beschworen und alle Stdmme der Na'vi zu vereinen. Nach verlustreichem
Kampf konnen die Menschen in die Knie gezwungen werden und miissen Pandora verlassen. Sully
verldsst mithilfe einer magischen Zeremonie seinen menschlichen Kérper und wird endgiiltig ein

Na’vi.'?’

6.4.2. Kaultur- und Kommunikationsskizze
Die Gesellschaft der Menschen widmet sich im Film zwei Haupttitigkeiten auf Pandora. Einerseits
geht es um die politisch-diplomatisch-militdrische Eroberung und wirtschaftliche Nutzung bzw. eher
Ausbeutung von Pandora. Andererseits siecht man Handlungsfelder der Ethnologie, Wissenschaft und
Entwicklungskommunikation z.B. den Aufbau einer Schule, wobei diese Bereiche fiir die

wirtschaftliche Zwecke instrumentalisiert werden.

Medialitdt und Interaktivitdt spielen fir die Menschen in Avatar — Riickkehr nach Pandora eine
zentrale Rolle. Mithilfe von virtuell-technologischen Geritschaften bzw. Rdumen und Feldern kénnen
Menschen ihre Avatare niitzen und in Kontakt mit den Na'vi treten. Kommunikation unter den
Menschen findet aufgrund der &dufBleren Bedingungen héufig iiber virtuelle und interaktive
Medienkanile statt.

Interpersonelle Kommunikation wird als weitgehend von Hierarchien abhingig dargestellt. Die
opponierenden  Interessensgruppen, mit dem Hauptdarsteller als Grenzginger/Verriter,

kommunizieren in ihrem jeweils subkulturell durch Wertehaltungen und Berufsethos gepriagtem Stil.

Die Kommunikation der Na'vi basiert auf kulturellen Codes, die ebenfalls zwischen Zugehdrigkeit
und Andersartigkeit unterscheiden. Erst durch direkten Kontakt und Interaktion entsteht Verstidndnis
fir Handlungsdimensionen, Welt- und Wertebild, die eine Aneignung von Kulturwissen und
Integration moglich macht. Es gibt auf Pandora unterschiedliche Stdimme, die eine neben ihren
spezifischen Clan-Identititen eine gemeinsame Kosmologie und einen solidarisierenden

,,Vereinigungsmythos® anerkennen und entsprechend handeln.

127 Wikipedia http:/de.wikipedia.org/wiki/Avatar

%E2%80%93 Aufbruch nach Pandora abgerufen am 28.2.2011

43


http://de.wikipedia.org/wiki/Avatar_%E2%80%93_Aufbruch_nach_Pandora

Uber die Herstellung von physischen, neuronalen Verbindungen ist es den Na'vi dariiber hinaus

mdglich mit anderen Spezies zu kommunizieren. Eine zweite Qualitit von Kommunikation pflegen

die Na'vi mit der bio-energetischen Quelle bzw. Kraft Eywa, die ihnen als kollektiv geschaffenem und

geniitzten Gedéchtnisraum ihres Volkes heilig ist.

6.4.3. Darstellung der multiplen Begriffsverortungen im Film

Mythos: James Cameron gibt offen zu, dass er sich inhaltliche Inspirationen aus vielen bereits

bestehenden Literatur- und Filmvorlagen geholt hat u.a. erinnert die gesamte Handlung an

,Pocahontas®, eine koloniale Kulturbegegnungs- und Liebesgeschichte.

Einige der im Film vorkommenden Namen und Bezeichnungen z.B. der Planetenname
Pandora kommt aus der griechischen Mythologie.

Die auf Pandora vorkommenden und von den Na'vi wertgeschétzten Tiere bzw. Wesen
entstammen der klassischen Mythologie z.B. drachendhnliche Vogel und wurden digital mit
echten und vorzeitlichen Tieren hybridisiert.

Die Na'vi selbst verfiigen iiber mythische Narrative in ihrem Kulturschatz z.B. die

Vereinigung der Na'vi-Stimme durch den Reiter des

Kulturelle Identitat:

Speziell fiir den Film entwickelt der Sprachwissenschafter Paul Frommer Sprache und Kultur
der die Na'vi. Diese pflegen enge Familien- und Sippschaftsverbande, haben eine eigene
animistische Naturreligion und ihre spezifischen mythische Erzéhlungen z.B. der Vereiniger
der Stimme der Na'vi kann einen speziellen Drachen reiten.

Die Menschheit inszeniert er in einem strengen Gegensatz dazu und spiegelt darin die
kapitalistische, kulturimperialistische, materialistisch-technokratisch geprigte Postmoderne
des Westens. James Cameron bedient in diesem Sinn die ethnologisch iiberholte Theorie bzw.
kulturellen Stereotypisierung vom , edlen Wilden'*® und den naturentfremdeten
weltenzerstorenden ,,Zivilisierten®.

Die Autorin Naomi Wolf analysiert diese Dichotomie als tiefenpsychologisch kollektiv
wirksamer nationaler Entmythologisierung der amerikanischen Identitit als globaler

Heilsbringer und ordnende Politik- und Wirtschaftshilfe."”

Kulturelles Erbe:

Auch in diesem Punkt siedelt Avatar die jeweils spezifisch gepriagten Herkunftskulturen in
dichotomischem Gegensatz an. Die Menschen haben sich zwar ihr technisches Wissen
erhalten und perfektioniert, haben aber ihr kulturelles Erbe allem Anschein nach auf der Erde

verloren bzw. zerstort. Die militdrische Intervention scheut sich auch nicht das kulturelle

128 Vgl. Wikipedia http://de.wikipedia.org/wiki/Edler Wilder abgerufen am 28.2.2011

129

Vgl. Naomi Wolf 2010 http://www.politik.de/forum/kultur/220136-avatar.html abgerufen am 28.2.2011

44


http://www.politik.de/forum/kultur/220136-avatar.html
http://de.wikipedia.org/wiki/Edler_Wilder

Gedéchtnis, im Film verkorpert durch die biologisch-spirituelle Kraft Eywa, anzugreifen mit
dem klaren Ziel: “We will blow a crater in their racial memory ‘. Mit dieser Aussage trifft er
den Kern beider Konzepte des kulturellen Gedéchtnisses (energetisch-biochemische
Speicherung vs. soziologisch bzw. objektiviert vermittelt""’) emFilm in
» Das kulturelle Erbe der Na'vi wird im Film als Angelpunkt in Szene gesetzt und umfasst
ausgehend von unserer Definition des kulturellen Erbes sowohl potentielles
o Stitten, die sowohl Natur- als auch Kulturerbe (cultural landscape/mixed property)
darstellen und starken Identitéts- und Kulturbezug darstellen z.B. der Heimat-Baum,
der Baum der Seelen
o immaterielles Kulturerbe (intangible cultural heritage) z.B. ihre Sprache, Heil-Rituale,
die Kunst die Drachenvégel zu fliegen etc.
o Naturerbestitte (natural heritage site) z.B. bestimmte Orte auf Pandora
» Tatséchlich stellen fiir viele indigene Volker eher Naturorte, und weniger vom Menschen
geschaffene Kulturstitten, Kontaktplatze fiir spirituell verortete Kultur- und Sozialhandlungen
sowie rituelle Kommunikation mit Gottlnnen, Elementarwesen und Ahnen dar. Solche Orte
werden als , sakrale Landschaften® bezeichnet. "'
+ James Cameron nahm auch sich auch tatsidchlich existierende UNESCO-geschiitzte Stitte als

2

Vorlage fiir den Film u.a. die Mount Huangshan fiir die Halleluja-Berge"

6.4.4. Konstruktion von Avatar als mythscape
Einige der filmischen Inszenierungen und Konstrukte, die Avatar als mythscape im Sinn einer
Verbindung zwischen mythischer Erzahlung und Alltagsbedeutung erkennen lassen, wurden bereits im

vorigen Unterkapitel 6.4.3. erldutert und den fiir die Seminararbeit bedeutsamen Begriffen zugeordnet.

1.) Avatare im Mythos, im Film und im virtuellen Raum

Mit dem Titel Avatar und fiir den Filmmythos zentralen virtuellen Realitit ,,Avatar” schafft James
Cameron eine doppelte Verkniipfung zwischen dem Film und einem kulturell-religiosen Mythos sowie

einer sich gerade entwickelnden Zukunftstechnik. '’

Der mythologische Begriff Avatar (ava-tar ,herabsteigen®) entstammt der indischen Mythologie und
meint die verschiedenen Inkarnationen des Gottes Vishnu. Dieser taucht jeweils zum Wechsel der
Weltzeitalter auf um die Menschen in ihrer Entwicklung zu fordern und zu unterstiitzen. Auch im

polynesischen Pantheon taucht der Name Avatea (von Rurutu) als Schopfergott auf."™

30 vgl. Assman In: Assman & Hélscher 1988: 12f
131 Vgl. Santos-Granero In: Halbmeyer & Mader 2004:94

132 Wikipedia http://de.wikipedia.org/wiki/Avatar %E2%80%93 Aufbruch nach Pandora abgerufen am 28.2.2011;

UNESCO-Homepage http://whc.unesco.org/en/lis?/547 abgerufen_ am 1.2.2011
133

Anmerkung der Autorin: Nicht nur in Avatar werden zweite virtuelle Realitéten als moglich dargestellt; auch der Kinofilm
Surrogate schafft ein futuristisches Bild vom Ausbau der bisher nur Internetbasierten ,,Second Life“- Option.

134 Vgl. Cotterell 2004: 148; 225;

45


http://whc.unesco.org/en/list/547
http://de.wikipedia.org/wiki/Avatar_%E2%80%93_Aufbruch_nach_Pandora

Technologisch gesehen — somit in unserem Alltagsbezug des 21. Jahrhunderts — galoppiert die
sogenannte Prisenzforschung u.a. die International Society for Presence Research in Windeseile
voraus und experimentiert damit das Hineinversetzen, im Sinn einer psychisch-neuronalen
Identifikation, in kiinstliche Gestalten zu realisieren. Unter dem Begriff ,,Virtual Embodiment sollen

bald interaktive Welten erkundet werden, aber auch Roboter gesteuert werden. >’

2.) Eywa & die Gaia-Theorie

Ein zentrales Element, durch das Avatar als Filmmythos tatsdchlich an der Wiederbelebung bzw.
Aktualisierung eines mythscapes® beteiligt ist, hat mit der Darstellung von Eywa als bio-energetisch,
aber auch gedichtniskulturell-spirituell bedeutsamer Qualitit zu tun.

Die Kosmologie von Pandora als vernetzter, lebendiger Organismus zu dem auch die
Planetenbewohnerlnnen dazugehdren (und in Folge auch erkranken wenn das Gleichgewicht des
Planeten gestort ist), findet sich sowohl in animistischen und paganen Kulturen und Subkulturen als

auch in ganzheitswissenschaftlich orientierten Forschungsfelder.

Jedoch anders als in den antiken Mythologien, in denen die Existenz von Géttern und ,,Realitit* bzw.
der Ursprung bestimmte Vorgénge magisch bzw. étiologisch erkldrt und abgeleitet wird, greift James
Cameron zwar auf mythische und religiose Elemente indigener Volker zuriick, verkniipft diese aber
durch die erweiterte Darstellung bzw. filmischen Spiegelung wissenschaftlicher Erkenntnisse, die
durch ihre Forschungen einige Basisannahmen der in Avatar vorkommenden Phdnomene erldutern

und/oder auch anhand neuer qualitativer Theorien darlegen konnen.

Zu diesen Phidnomenen gehdren der Vernetzungsgrad Okologischer  Systeme, die
Kommunikationsfahigkeit biologischer Spezies und symbiotischer Verbdnde sowie die Frage nach
einem feinstofflichen Feld fiir Informationsweitergabe ohne direkten physischen Kontakt zu und
zwischen den Beteiligten. Holistisch arbeitende Naturwissenschafterlnnen'”® haben ausgehend von
System- und Feedbacktheorien die ,,Gaia-Theorie* entwickelt. Auch unser Planeten Erde funktioniert
als vernetztes, komplex organisiertes, autopoietischer Organismus. Physiker wie Fritjof Capra (1977,
1996, 2002) und Rupert Sheldrake (1981, 2008) forschen seit fast drei Jahrzehnten zu neuen
Konzepten der Feld- und Raumtheorie und prigten u.a. den Begriff des morphischen Feldes. In der
Filmhandlung begegnen wir diesen Pdnomenen als ,,Eywa* die den Hilferuf der Na'vi hort und Tiere
zu Hilfe schickt sowie den ,,Fluxstrom®, der rund um heiligen Stétte wirkt und z.B. die technologische

Kommunikation erschwert.

135 Vgl. http://www.heise.de/tr/artikel/Die-totale-Illusion-1192976.html abgerufen am 1.2.2011

136 Vgl. Lynn Margulis 1999; James Lovelock 1988/1991; Brian Goodwin 2007; Stephan Harding 2009?

46


http://www.heise.de/tr/artikel/Die-totale-Illusion-1192976.html

Mit Avatar riickt James Cameron gleichzeitig den Blick Bild zuriick, auf menschheitsgeschichtlich
sehr alte kulturelle Mythologien sowie auf in jiingster Zeit auf Wissenschaftsebene thematisierte
Erkenntnisse der holistic science-community."’

Im kulturell-spirituellen Kontext von Paganismus und Animismus von Gesellschaften bezeichnet der
Begriff Mythos u.a. die Zuordnung in einen religiosen Kontext; im Bereich der Wissenschaft verweist
er auf einen paradigmatischen Schulstreit. Holistische Wissenschafter sprechen von einer neuen
Qualititsdimension der erkenntnisgeleiteten Wissenschaft und duflern konstant ihre Vision von einem

Pardigmenwechsel in qualitativ statt quantitativ orientierte Wissenschaften. Lovelock selbst lich den

Namen Gaia fiir die Theorie der ,,lebendigen Erde* von der griechischen Erdmutter.

Auch die interdisziplindre Forschung zur Biokommunikation liefert neue Theorien und Modelle und
lassen dem Mythos Avatar Moglichkeiten der Anbindung an die Realitdt und weisen durchaus
Alltagsrelevanz fiir unser Wissen von der Erde und die damit verbundenen groferen kulturellen
Zusammenhénge auf.

Spannend wire meines Erachtens noch die Frage, inwieweit der 3D-Blockbuster mit ca. 95,82 Mio.
Besuchern allein in den US-Kinos, dazu beitragt Wissen und Akzeptanz fiir das mythische und
wissenschaftliche Abbild unserer Welt, sowie die Tatsache der Verkniipfung dieser beiden bisher

opponierenden ,,Kulturwelten zu schaffen.

37 Vgl. Resurgence e-book 2010
47



7. Fazit und Ausblick

Die Seminararbeit zeigt lediglich einen begrenzten Ausschnitt der Vielfalt an Zusammenhingen
zwischen Kultur, Identitdt und Narrativitdt auf. Als wichtiger Schnittpunkt der Begrifflichkeiten sei
hier im Fazit die Betrachtungsweise des Menschen als homo narrans von Kurt Ranke sowie die
Theorie der narrativen Identitit nach Ricoeur aus Kapitel 2 und 3 in Erinnerung gerufen.

In Bezug auf die kollektive Ebene liefern die Konzepte der Erzéhlgemeinschaft von Miiller-Funk
(2008) sowie der Begriff der symbolischen Gemeinschaft eine Idee von Narrativitéit in Gesellschaften.
Stuart Halls umfassende Erorterung kultureller Identitdt und die Auswirkungen historischer und
erkenntnistheoretischer Momente spannen den Bogen bis in das Zeitalter der Globalisierung, die das
Momentum fiir die vorliegende Fragestellung interkultureller bzw. globaler Identifikationsprozesse

durch Narrativitit in Form des Mythos.

Das Thema Mythos bzw. Mythen erweist sich als eines der sehr intensiv und kontinuierlich
wissenschaftlich bearbeiteten Themen.

Ernst Cassirers Sichtweise auf den Mythos als symbolische Form, der durch seine dialektische Natur
das Potential fiir Entwicklung des Individuums und auch der Kultur als komplexem System enthilt,
nihren die Annahme, dass Mythen die Transformation von kulturspezifisch begrenzter Wahrnehmung

hin zu einer globalen Orientierung anstiften und befliigeln konnen.

Immaterielles Kulturerbe als von der UNESCO definiertem Konzept verfolgt das Ziel von Menschen
geschaffene und bewahrte Kulturzeugnisse ins Bewusstsein der der internationalen Gemeinschaft zu
bringen und der jeweiligen Kultur und ihren Besonderheiten einen geachteten Stellenwert zu geben.
Entsprechend der Auffassung von Mythos als sehr breiter Kategorie lassen sich in vielen kulturellen
Praktiken, Narrationen, rituellen Festivitdten, Handwerkskiinsten und Beziigen zur Natur und ihrem
Reichtum mythologische Wurzeln oder Aspekte erkennen.

Mythos und Performanz als Quelle und Medium von Identitit sind damit das Herzstiick des
immateriellen Kulturerbes der Menschheit. Narrativitdt ist sowohl intentional als auch unbeabsichtigt
ein stindiger Begleiter — sowohl als Medium der Performanz als auch der Vermittlung des
Kulturerbes. Erfahrungswissen jenseits verbaler Kommunikation soll damit nicht an Beachtung

verlieren.

Im Zeitalter der Globalisierung und der Kulturbegegnungen werden auch Mythos und Narration von
den globalen Strome erfasst. Identitéiten lassen sich nicht mehr auf bestimmte Raume begrenzen
sondern miissen mehr denn je aktiv erarbeitet werden. Das Denksystem der global flows von
Appadurai erweitert durch Johanna Overings Konzept der mythscapes schaffen eine Rahmen um

Mythos und Identitét in Bezug zur realen Lebenswelt zu diskutieren.

48



Medien als eine (fast) weltumspannende Landschaft sind Tréger von Narration und Mittel fiir
Narrativitit. Besonders das Medium Film transportiert und schafft Platz fiir Begegnung mit alten und
neuen Mythologien. Hybridisierung und Intertextualitit kennzeichnen die Schnittstelle von Globalitit,
Medium und Mythos. Die wissenschaftlichen Arbeiten von Mader (2008) und Drummond (1996) als
Anthropologlnnen, die sich der Methode der Filmanalyse bedienen belegen deutlich die Lebendigkeit
und Modernitét des Mythos als transkultureller Identitéten.

Postmoderne Identitéiten, Medienlandschaft und immaterielles Kulturerbe im Spannungsfeld von
Lokalitit und Globalitit befinden sich inmitten der Herausforderung unsere fragmentierte Kultur.

Gabriele Sorgo (2010) ergénzt dies auf der Tagung ,,Neue Mythen in Kultur und Wirtschaft mit der
Argumentation, dass konsequente Entmythologisierung sogar bedrohlich wire, da wir unsere
kulturellen Anteile zerstoren wiirden. Ihrer Ansicht nach geht es um die Balance zwischen Vernunft
und Mythologisierung. Sowohl Wissenschafterlnnen als auch PraktikerInnen sind sich einig, dass
Mythen auf vielen Ebenen unseres modernen Lebens wirksam sind und dass Mythen das Potential in

sich tragen als Leitbilder fiir neue Herausforderungen zu wirken. ™

Als Literaturarbeit stellt die Seminararbeit eine theoretische Orientierung zur Verkniipfung von
Identitdt und Mythos als kulturell grundlegendster Textform und symbolischer Struktur von
Narrativitit im Spannungsfeld von kultureller Verortung und globaler Orientierung dar.

Die urspriingliche Ausgangsmotivation der These ,,Mythen haben das Funktionspotential
transkulturelle Identifikation mit global relevanten Themen zu erzeugen.
kommunikationswissenschaftlich nachzugehen, wurde im Rahmen des gewédhlten Arbeitsumfangs
noch nicht entsprochen. Als bedeutsame Themenfelder erachte ich folgende Aspekte als bedeutsam:
Natur & Umwelt, Wirtschaft, Menschenrechte, Wissenschaft, Kultur & Gesellschaft, Migration sowie
globale Konflikte

Um tatsdchlichen Verkniipfungen dieser globalen Gesellschaftsdimensionen mit mythischen Inhalten
bzw. Symbolen aufzuspiiren, muss noch ein entsprechender empirisch operationalisierter Boden

aufbereitet werden um der Forschungsfrage in angemessener wissenschaftlicher Qualitét zu begegnen.

Mythos und Logos sollen dabei nicht als konkurrierende Gegensitze gesehen werden, sondern als
zwei Seiten der gleichen Miinze. Beide Erkenntnissysteme sind im jeweils eigenen Licht
nachvollziehbar. Lévi-Strauss (1958/67): ,, Vielleicht werden wir eines Tages entdecken, dass im
mythischen und im wissenschaftlichen Denken dieselbe Logik am Werke ist und dass der Mensch

allezeit gleich gut gedacht hat “.'*

8 Vgl. Sorgo 2010; Kreszmeier & Hufenus 2000; James Hillman 1972/2000;
1391 ¢vi-Strauss 1958/1967: 254 zitiert nach Mader 2008

49



8. Anhang

8.1. Literatur

Abels, Heinz (2010). Identitdt. Wiesbaden 2006

Abels, Heinz (1998). Interaktion, Identitdit, Prisentation. Kleine Einfilhrung in interpretative Theorien der

Soziologie. Opladen/ Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Appadurai, Arjun. In: Featherstone, Mike (Hrsg.) (1990). Global Culture. Lodon: Sage Publication.

Assmann, Jan / Holscher, Tonio (Hrsg.) (1988). Kultur und Gedéachtnis. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Bargatzky, Thomas. Kulturelle Rekonstruktion von Natur: Mythos, Wissenschaft und der ,,Weg der Physis®. In:

Glaeser, Bernhard / Teherani-Kronner, Parto (Hrsg.) (1992). Humandkologie und Kulturékologie. Grundlagen,

Ansitze, Praxis. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Barthes, Roland (2010). Mythen des Alltags. Berlin: Suhrkamp Verlag.

Brednich, Rolf Wilhelm (Hrsg.) (2010). Erzdhlkultur. Beitrdge zur kulturwissenschaftlichen Erzadhlforschung.
Berlin, New York: Walter de Gruyter.

Bohme, Gernot. Identitdt. In: Wulf, Christoph (Hrsg) (1997). Vom Menschen. Handbuch Historische
Anthropologie. Weinheim und Basel: Beltz Verlag.

Campbell, Joseph (1992). Die Mitte ist {iberall. Die Sprache von Mythos, Religion und Kunst. Miinchen: Kosel-
Verlag.

Cassirer, Ernst (2002). Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das mythische Denken. Hamburg:
Felix Meiner Verlag GmbH.

Cotterell, Arthur (2004). Mythologie. Gétter, Helden, Mythen. Koln: Parragon.

Graf, Klaus. Urspriinge und Herkommen. Funktionen vormoderner Griindungserzéhlungen. In: Gehrke, Hans-

Joachim (2001). Geschichtsbilder und Griindungsmythen. Band 7: Identititen und Alteritéten

Hall & du Gay (Hg.): Questions of cultural identity. London 1996

Hall, Stuart (1994). Die Frage der kulturellen Identitét. In: ders. Rassismus und kulturelle Identitdt. Hamburg:

Argument-Verlag.

50



Hones, Ernst Rainer. Das Kulturelle Erbe. In: Natur und Recht. Zeitschrift fiir das gesamte Recht zum Schutze

der natiirlichen Lebensgrundlagen und der Umwelt (2003). Volume 31/Nummer 1. Springer Verlag

Knabel, Klaudia/ Rieger, Dietmar / Wodianka, Stephanie (Hrsg.) (2005). Nationale Mythen - kollektive
Symbole : Funktionen, Konstruktionen und Medien der Erinnerung. Goéttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Kraus, Wolfgang (2000). Das erzdhlte Selbst. Die narrative Konstruktion von Identitit in der Spdtmoderne.

Pfaffenweiler: Centaurus-Verlags-Gesellschatft.

Kreszmeier, Astrid Habiba & Hufenus, Hans-Peter (2000). Wagnisse des Lernens. Bern: Haupt Verlag.

Luger, Kurt. Interkulturelle Kommunikation und kulturelle Identitit im globalen Zeitalter. In: Rudi

Renger/Gabriele Siegert: Kommunikationswelten. Innsbruck 1997

Luger, Kurt/ Wohler, Karlheinz (2010). Kulturelles Erbe und Tourismus. Innsbruck: Studienverlag.

Luger, Kurt (2010). Tradition, Ritual, Inszenierung. Kulturelles Erbe im Spannungsfeld von bewahrender Pflege

und touristischer Vereinnahmung.. Salzburg: Pdf-Dokument des Autors.

Mader, Elke (2008). Anthropologie der Mythen. Wien: Facultas Verlag.

Mattelart, Armand (2006). Kultur und Globalisierung. Marktmacht gegen Vielfalt. Ziirich: Rotpunktverlag.
Miiller-Funk, Wolfgang (2008). Die Kultur und ihre Narrative. Eine Einfiihrung. Wien, New York: Springer

Verlag.

Niinning, Ansgar (Hrsg.) (2005). Grundbegriffe der Kulturtheorie und Kulturwissenschaften. Stuttgart, Weimar:
Verlag J.B. Metzler.

Reinwald, Heinz (1991). Mythos und Mensch. Zum Verhéltnis von Wissenschaft, Kultur und Erkenntnis.
Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Rohrich, Lutz (1974). Mérchen und Wirklichkeit. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag GmbH.

Schlesier, Renate. Mythos. In: Wulf, Christoph (Hrsg) (1997). Vom Menschen. Handbuch Historische
Anthropologie. Weinheim und Basel: Beltz Verlag.

Schwemmer, Oswald (1997). Ernst Cassirer. Ein Philosoph der europidischen Moderne. Berlin: Akademie

Verlag.

51



Servaes, Jan. Cultural identity and modes of communication. In: Anderson, James (Hg.): Communication

Yearbook/12 1985

Waulf, Christoph / Gohlich, Michael / Zirfas, Jorg (Hrsg.) (2001). Grundlage des Performativen. Eine Einfithrung

in die Zusammenhénge von Sprache, Macht und Handeln. Weinheim, Miinchen: Juventa Verlag.

8.2. Internetquellen

United Nations Educational, Scientific and Cultural Organizations www.unesco.com, Www.unesco.at

Nationalagentur fiir das immaterielle Kulturerbe http://nationalagentur.unesco.at/

Wikipedia — Die freie Enzyplopedie www.de.wikipedia.org

Dambeck Holger ,,Die totale Illusion“ In: Technology Review 03/2011 erschienen am 23.2.2011 / abgerufen am
1.3.2011 www.heise.de

Dokumetation des Symposiums ,,Psychotherapie, Empowerment, Identitit* Stiftung Lebensnerv am 17.3.2010 /

abgerufen am 11.3.2011 www.lebensnerv.de/misc/Dokumentation-Symposium17-03-2010.pdf

8.3. Sonstige Quellen
Konferenzmitschrift ,, Neue Mythen in Kultur und Wirtschaft*

10.-12. November 2010, Aula der Universitdt Innsbruck. Tagungsreihe Kultur und Wirtschaft in Kooperation mit
der Gedachtnisstiftung Peter Kaiser (1793-1864)

52


http://www.lebensnerv.de/misc/Dokumentation-Symposium17-03-2010.pdf
http://www.heise.de/
http://www.de.wikipedia.org/
http://nationalagentur.unesco.at/
http://www.unesco.at/
http://www.unesco.com/

